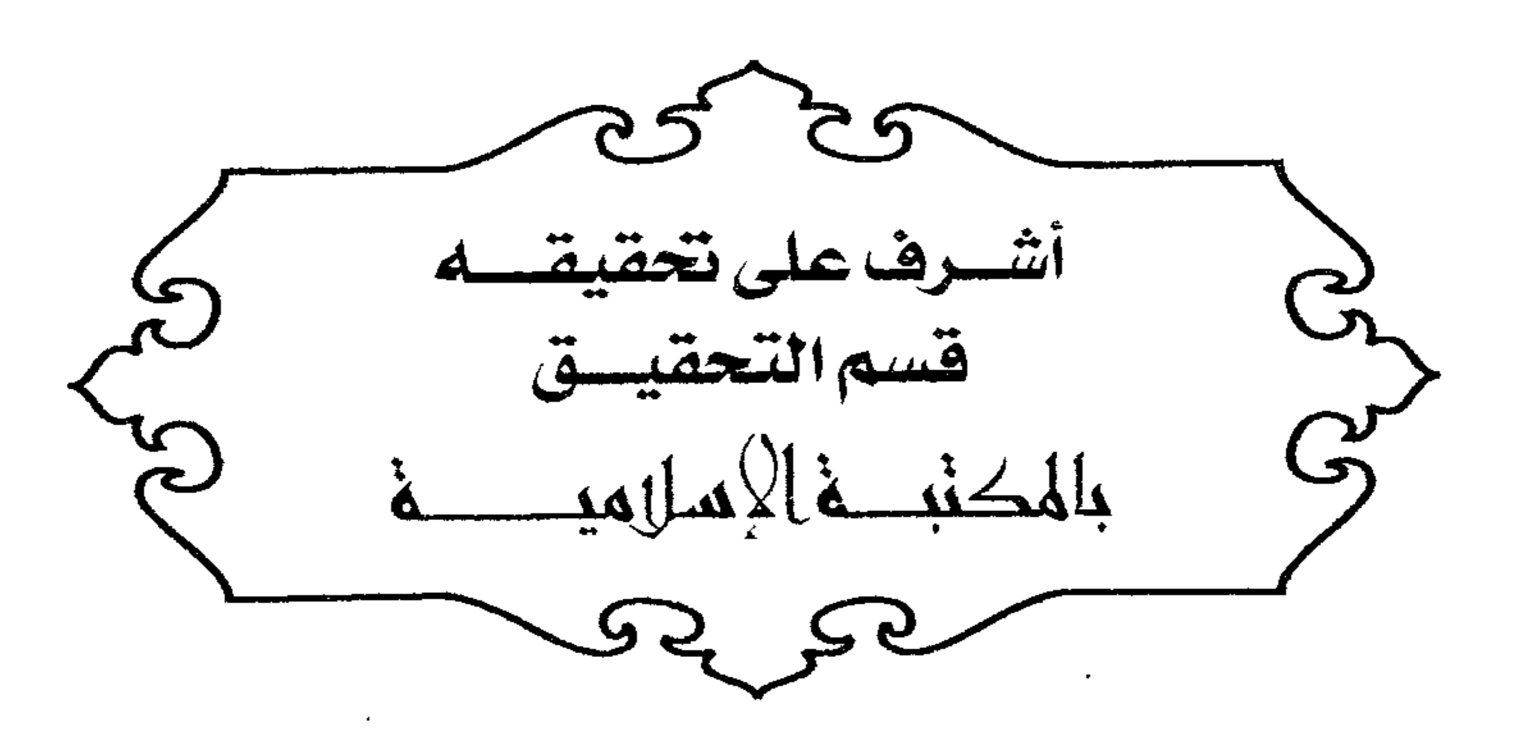
مراعمالاصول

# الرحاث المحادث المحادث

بقام الفقير الى رَبِهِ جَسَمُد صَالِح العشبَمُين جَسَمُد صَالِح العشبَمُين المدرس بكلية الشريعة في القصيم المدرس بكلية الشريعة في القصيم وحمد الله



# ب فِللْهِ ٱلرَّحْمَارِ الرَّحِيمِ

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى م ٢٠٠١ م ١٤٢٢

رفه الإيداع: ١٥٠١٥/ ١٠٠١

# 

#### مقدمة

قال فضيلة الشيخ جزاه الله عن الإسلام والمسلمين خيرًا:

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليمًا.

أما بعد: فهذه رسالة مختصرة في أصول الفقه كتبناها على وفق المنهج المقرر للسُّنَة الثالثة الثانوية في المعاهد العلمية، وسميناها:

(الأصول من علم الأصول).

أسأل الله أن يجعل عملنا خالصًا لله، نافعًا لعباد الله إنه قريب مجيب.

# أصول الفقه

#### تعريضه

أصول الفقه يعرف باعتبارين:

الأول: باعتبار مفرديه، أي باعتبار كلمة «أصول» وكلمة «فقه».

ف الأصول: جمع أصل، وهو ما يبنى عليه غيره، ومن ذلك أصل الجدار، وهو أساسه، وأصل الشجرة الذي تتفرع منه أغصانها، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٢٤]

الفقه لغة: الفهم، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِسَانِي (٧٣) يَفْقَهُوا قُولِي ﴾ [طه ٢٧–٢٨].

واصطلاحًا: معرفة الأحكام الشرعية العملية بأدلتها التفصيلية.

فالمراد بقولنا «معرفة» العلم والظن، لأن إدراك الأحكام الفقهية قد يكون يقينيًّا وقد يكون ظنيًّا كما في كثير من مسائل الفقه.

والمراد بقولنا: «الأحكام الشرعية» الأحكام المتلقاة من الشرع، كالوجوب والتحريم، فخرج به الأحكام العقلية: كمعرفة أن الكل أكبر من الجزء، والأحكام العادية: كمعرفة نزول الطلّ في الليلة الشاتية إذا كان الجو صحواً.

والمراد بقولنا: «العملية» ما لا يتعلق بالاعتقاد، كالصلاة والزكاة، فخرج به ما يتعلق بالاعتقاد: كتوحيد الله ومعرفة أسمائه وصفاته، فلا يسمى ذلك فقهًا في الاصطلاح.

والمراد بقولنا: «بأدلتها التفصيلية» أدلة الفقه المقرونة بمسائل الفقه التفصيلية، فخرج به أصول الفقه، لأن البحث فيه إنما يكون في أدلة الفقه الإجمالية.

الثاني: باعتبار كونه لقبًا لهذا الفن المعين، فيعرف بأنه: "علم يبحث عن أدلة الفقه الإجمالية وكيفية الاستفادة منها وحال المستفيد".

فالمراد بقولنا: «الإجمالية» القواعد العامة، مثل قولهم: الأمر للوجوب، والنهي للتحريم، والصحة تقتضي النفوذ، فخرج به الأدلة التفصيلية، فلا تذكر في أصول الفقه إلا على سبيل التمثيل للقاعدة.

والمراد بقولنا: «وكيفية الاستفادة منها» معرفة كيف يستفيد الأحكام من أدلتها بدراسة أحكام الألفاظ ودلالاتها من عموم وخصوص، وإطلاق وتقييد، وناسخ ومنسوخ، وغير ذلك، فإنه بإدراكه يستفيد من أدلة الفقه أحكامها.

والمراد بقولنا: "وحال المستفيد" معرفة حال المستفيد: وهو المجتهد؛ سمي مستفيدًا لأنه يستفيد بنفسه الأحكام من أدلتها لبلوغه مرتبة الاجتهاد، فمعرفة المجتهد وشروط الاجتهاد وحكمه ونحو ذلك يبحث في أصول الفقه.

## فائدة أصول الفقه:

إن أصول الفقه علم جليل القدر، بالغ الأهمية، غزير الفائدة، فائدته: التمكن من حصول قدرة يستطيع بها استخراج الأحكام الشرعية من أدلتها على أسس سليمة.

وأول من جمعه كفَن مستقل الإمام الشافعي محمد بن إدريس رحمه الله، ثم تابعه العلماء في ذلك، فألفوا فيه التاليف المتنوعة، ما بين منثور ومنظوم ومختصر ومبسوط، حتى صار فناً مستقلاً له كيانه ومميزاته.

# الأحكام

الأحكام: جمع حكم، وهو لغة: القضاء.

واصطلاحًا: ما اقتضاه خطاب الشرع المتعلق بأفعال المكلفين من طلب أو تخيير أو وضع.

فالمراد بقولنا: «خطاب الشرع» الكتاب والسنة.

والمراد بقولنا: «المتعلق بأفعال المكلفين» ما تعلق بأعمالهم، سواء كانت قولاً أم فعلاً، إيجادًا أم تركًا.

فخرج به ما تعلق بالاعتقاد فلا يسمى حكمًا بذا الاصطلاح.

والمراد بقولنا: «المكلفين» ما من شأنهم التكليف، فلا يشمل الصغير، والمجنون.

والمراد بقولنا: «من طلب» الأمر والنهي، سواء على سبيل الإلزام أو الأفضلية.

والمراد بقولنا: «أو تخيير» المباح.

والمراد بقولنا: «أو وضع» الصحيح والفاسد ونحوهما مما وضعه الشارع من علامات وأوصاف للنفوذ والإلغاء.

# أقسام الأحكام الشرعية:

تنقسم الأحكام الشرعية إلى قسمين: تكليفية ووضعية.

# فالتكليفية خمسة:

الواجب، والمندوب، والمحرم، والمكروه، والمباح.

١ - فالواجب لغة: الساقط واللازم.

واصطلاحًا: ما أمر به الشارع على وجه الإلزام كالصلوات الخمس.

فخرج قولنا: "ما أمر به الشارع" المحرم والمكروه والمباح.

وخرج بقولنا: «على وجه الإلزام» المندوب.

والواجب يثاب فاعله امتثالاً ويستحق العقاب تاركه.

ويسمى : فرضًا، وفريضةً، وحتمًا، ولازمًا.

٧- والمندوب لغة: المدعو.

واصطلاحًا: ما أمر به الشارع لا على وجه الإلزام كالرواتب.

فخرج بقولنا: «ما أمر به الشارع» المحرم والمكروه والمباح.

وخرج بقولنا: «لا على وجه الإلزام» الواجب.

والمندوب: يثاب فاعله امتثالاً ولا يعاقب تاركه.

. ويسمى: سنةً، ومسنونًا، ومستحبًا، ونفلاً.

٣- والمحرم لغة: الممنوع.

واصطلاحًا: ما نهى عنه الشارع على وجه الإلزام بالترك كعقوق الوالدين.

فخرج بقولنا: «ما نهى عنه الشارع» الواجب والمندوب والمباح.

وخرج بقولنا: «على وجه الإلزام بالترك» المكروه.

والمحرم: يثاب تاركه امتثالاً ويستحق العقاب فاعله.

ويسمى: محظورًا، أو ممنوعًا.

٤ - والمكروه لغة: المبغض.

واصطلاحًا: ما نهى عنه الشارع لا على وجه الإلزام بالترك كالأخذ بالشمال والإعطاء به.

فخرج بقولنا: «ما نهى عنه الشارع» الواجب، والمندوب، والمباح.

وخرج بقولنا: «لا على وجه الإلزام بالترك» المحرم.

والمكروه: يثاب تاركه امتثالاً ولا يعاقب فاعله.

٥- والمباح لغة: المعلن والمأذون فيه.

واصطلاحًا: ما لا يتعلق به أمر ولا نهي لذاته، كالأكل في رمضان ليلاً.

فخرج بقولنا: «ما لا يتعلق به أمر» الواجب والمندوب.

وخرج بقولنا: "ولا نهي" المحرم والمكروه.

وخرج بقولنا: «لذاته» ما لو تعلق بـ ه أمر لكونه وسيلة لمأمور به أو نهي لكونه وسيلة منهي عنه فإن له حكم ما كان وسيلة له من مأمور أو منهي، ولا يخرجه ذلك عن كونه مباحًا في الأصل.

والمباح ما دام على وصف الإباحة؛ فإنه لا يترتب عليه ثواب ولا عقاب.

ويسمى: حلالاً، وجائزاً.

## الأحكام الوضعية:

الأحكام الوضعية: ما وضعه الشارع من أمارات لثبوت أو انتفاء أو نفوذ أو إلغاء.

ومنها: الصحة والفساد.

١ – فالصحيح لغة: السليم من المرض.

واصطلاحًا: ما ترتبت آثار فعله عليه؛ عبادة كان أم عقدًا.

فالصحيح من العبادات: ما برئت به الذمة وسقط به الطلب.

ولا يكون الشيء صحيحًا إلا بتمام شروطه وانتفاء موانعه.

مثال ذلك في العبادات: أن يأتي بالصلاة في وقتها تامة شروطها وأركانها وواجباتها.

ومثال ذلك في العقود: أن يعقد بيعًا تامة شروطه المعروفة مع انتفاء موانعه. فإن فقد شرط من الشروط أو وجد مانع من الموانع امتنعت الصحة.

مثال فقد الشرط في العبادة: أن يصلي بلا طهارة.

ومثال فقد الشرط في العقد: أن يبيع ما لا يملك .

ومثال وجود المانع في العبادة: أن يتطوع بنفل مطلق في وقت النهي.

ومثال وجود المانع في العقد: أن يبيع من تلزمه الجمعة شيئًا بعد ندائها الثاني على وجه لا يباح.

٢- والفاسد لغة: الذاهب ضياعًا وخسرًا.

واصطلاحًا: ما لا تترتب آثار فعله عليه عبادة كان أم عقدًا.

فالفاسد من العبادات: ما لا تبرأ به الذمة ولا يسقط به الطلب كالصلاة فبل وقتها.

والفاسد من العقود: ما لا تترتب آثاره عليه كبيع المجهول.

وكل فاسد من العبادات والعقود والشروط فإنه محرم، لأن ذلك من تعدي حدود الله واتخاذ آياته هزواً، ولأن النبي عليه أنكر على من اشترطوا شروطًا ليست في كتاب الله(١).

والفاسد والباطل بمعنى واحد إلا في موضعين:

الأول: في الإحرام: فرقوا بينهما بأن الفاسد ما وطئ فيه المحرم قبل التحلل الأول، والباطل ما ارتد فيه عن الإسلام.

الثاني: في النكاح: فرقوا بينهما بأن الفاسد ما اختلف العلماء في فساده كالنكاح بلا ولي، والباطل ما أجمعوا على بطلانه كنكاح المعتدة.

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري (٢٥٦، ٢١٥٥، ٢١٦٨ - وغير موضع)، ومسلم (١٥٠٤) من حديث عائشة رَلِمُنْكُنَّا.

### العلم

#### تعريفه:

العلم: إدراك الشيء على ما هو عليه إدراكًا جازمًا كإدراك أن الكل أكبر من الجزء وأن النية شرط في العبادة.

فخرج بقولنا: "إدراك الشيء" عدم الإدراك بالكلية، ويسمى: (الجهل البسيط)؛ مثل أن يُسأل: متى كانت غزوة بدر؟ فيقول: لا أدري.

وخرج بقولنا: «على ما هو عليه» إدراكه على وجه يخالف ما هو عليه، ويسمى (الجهل المركب)؛ مثل أن يُسأل: متى كانت غزوة بدر؟ فيقول: في السنة الثالثة من الهجرة.

وخرج بقولنا: "إدراكًا جازمًا" إدراك السيء إدراكًا غير جازم، بحيث يحتمل عنده أن يكون على غير الوجه الذي أدركه، فلا يسمى ذلك علمًا، ثم إن ترجح عنده أحد الاحتمالين فالراجح ظن والمرجوح وهم ، وإن تساوى الأمران فهو شك .

وبهذا تبين أن تعلق الإدراك بالأشياء كالآتي :

١- علم وهو: إدراك الشيء على ما هو عليه إدراكًا جازمًا.

٢ - جهل بسيط وهو: عدم الإدراك بالكلية.

٣- جهل مركب وهو: إدراك الشيء على وجه يخالف ما هو عليه.

٤ - ظن وهو: إدراك الشيء مع احتمال ضد مرجوح.

٥- وَهُم وهو: إدراك الشيء مع احتمال ضد راجع.

٦- شك وهو: إدراك الشيء مع احتمال ضد مساو.

## أقسام العلم:

ينقسم العلم إلى قسمين: ضروري ونظري:

٢- والنظري: ما يحتاج إلى نظر واستدلال، كالعلم بوجوب النية في الصلاة.

\* \* \*

# الكالام

#### تعريمه:

الكلام لغة: اللفظ الموضوع لمعنى.

واصطلاحًا: اللفظ المفيد، مثل: الله ربنا، ومحمد نبينا.

وأقل ما يتألف منه الكلام: اسمان، أو: فعل واسم.

مثال الأول: محمد رسول الله. ومثال الثاني: استقام محمد.

واحد الكلام كلمة، وهي: اللفظ الموضوع لمعنى مفرد، وهي: إما اسم أو فعل أو حرف.

(أ) فالاسم: ما دل على معننًى في نفسه من غير إشعار بزمن، وهو ثلاثة أنواع:

الأول: ما يفيد العموم كالأسماء الموصولة.

الثاني: ما يفيد الإطلاق؛ كالنكرة في سياق الإثبات.

الثالث: ما يفيد الخصوص؛ كالأعلام.

(ب) والفعل: ما دل على معنى في نفسه وأشعر بهيئته بأحد الأزمنة الثلاثة:

وهو إما ماض: كفهم، أو مضارع: كيفهم، أو أمر: كافهم، والفعل بأقسامه يفيد الإطلاق، فلا عموم له.

(جـ) والحرف: ما دل على معنى في غيره، ومنه:

١- الواو: وتأتي عاطفة، فتفيد اشتراك المتعاطفين في الحكم، ولا تقتضي الترتيب ولا تنافيه إلا بدليل.

٢- الفاء: وتأتي عاطفة، فتفيد اشتراك المتعاطفين في الحكم مع الترتيب والتعقيب، وتأتى سببية فتفيد التعليل.

٣- اللام الجارّة: ولها معان، منها: التعليل، والتمليك، والإباحة.

٤ - عَلَى الجارَة: ولها معان، منها الوجوب.

### أقسام الكلام:

ينقسم الكلام باعتبار إمكان وصفه بالصدق وعدمه إلى قسمين: خبر، وإنشاء.

١ - فالخبر: ما يمكن أن يوصف بالصدق أو الكذب لذاته.

فخرج بقولنا: «ما يمكن أن يوصف بالصدق والكذب» الإنشاء، لأنه لا يمكن فيه ذلك؛ فإنه مدلوله ليس مخبرًا عنه حتى يمكن أن يقال أنه صدق أو كذب.

وخرج بـقولنا: «لذاته» الخبر الذي لا يحتمل الصـدق أو لا يحتمل الكذب باعتبار المخبر به، وذلك أن الخبر من حيث المخبر به ثلاثة أقسام:

الأول: ما لا يمكن وصفه بالكذب كخبر الله ورسوله الثابت عنه.

الثاني: ما لا يمكن وصفه بالصدق كالخبر عن المستحيل شرعًا أو عقلاً.

فالأول كخبر مدعي الرسالة بعد النبي عَلَيْكُم، والثاني كالخبر عن

اجتماع النقيضين كالحركة والسكون في عين واحدة في زمن واحد.

الثالث: ما يمكن أن يوصف بالصدق والكذب؛ إما على السواء، أو مع رجحان أحدهما، كإخبار شخص عن قدوم غائب ونحوه.

٧- والإنشاء ما لا يمكن أن يوصف بالصدق والكذب، ومنه الأمر والنهي، كقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ [النساء: ٣٦]. وقد يكون الكلام خبراً وإنشاء باعتبارين كصيغ العقود اللفظية مثل: بعت وقبلت فإنها باعتبار دلالتها على ما في نفس العاقد خبر وباعتبار ترتب العقد عليها إنشاء.

وقد يأتي الكلام بصورة الخبر والمراد به الإنشاء وبالعكس لفائدة.

مثال الأول: قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ البقرة: ٢٢٨]. فقوله: ﴿ يَتَرَبَّصْنَ ﴾ بصورة الخبر، والمراد بها الأمر، وفائدة ذلك تأكيد فعل المأمور به حتى كأنه أمر واقع يتحدث عنه كصفة من صفات المأمور.

ومثال العكس: قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلُنَا وَلْنَحْمِلْ ﴾ بصورة الأمر، والمراد بها الخبر، أي ونحن نحمل، وفائدة ذلك تنزيل الشيء المخبر عنه منزل المفروض الملزم به.

## الحقيقة والمجاز:

وينقسم الكلام من حيث الاستعمال إلى حقيقة ومجاز.

١ - فالحقيقة هي: اللفظ المستعمل فيما وضع له، مثل أسد للحيوان
 المفترس.

فخرج بقولنا: «المستعمل» المهمل، فلا يسمى حقيقة ولا مجازًا. وخرج بقولنا: «فيما وضع له» المجاز.

وتنقسم الحقيقة إلى ثلاثة أقسام: لغوية، وشرعية، وعرفية.

فاللغوية هي : اللفظ المستعمل فيما وضع له في اللغة.

فخرج بقولنا: «في اللغة» الحقيقة الشرعية، والعرفية.

مثال ذلك الصلاة، فإن حقيقتها اللغوية الدعاء، فتحمل عليه في كلام أهل اللغة.

والحقيقة الشرعية هي: اللفظ المستعمل فيما وضع له في الشرع.

فخرج بقولنا: «في الشرع» الحقيقة اللغوية، والعرفية.

مثال ذلك: الصلاة، فإن حقيقتها الشرعية الأقوال والأفعال المعلومة المفتتحة بالتكبير المختتمة بالتسليم، فتحمل في كلام أهل الشرع على ذلك.

والحقيقة العرفية هي: اللفظ المستعمل فيما وضع له في العرف.

فخرج بقولنا: «في العرف» الحقيقة اللغوية، والشرعية.

مثال ذلك: الدابة، فإن حقيقتها العرفية ذات الأربع من الحيوان، فتحمل عليه في كلام أهل العرف.

وفائدة معرفة تقسيم الحقيقة إلى ثلاثة أقسام أن نحمل كل لفظ على

معناه الحقيقي في موضع استعماله، فيحمل في استعمال أهل اللغة على الحقيقة اللغوية، وفي استعمال الشرع على الحقيقة الشرعية، وفي استعمال أهل العرف على الحقيقة العرفية.

٧- والمجاز هو: اللفظ المستعمل في غير ما وضع له؛ مثل أسد للرجل الشجاع.

فخرج بقولنا: "المستعمل" المهمل فلا يسمى حقيقة ولا مجازًا.

وخرج بقولنا: "في غير ما وضع له" الحقيقة.

ولا يجوز حمل اللفظ على مجازه إلا بدليل صحيح يمنع من إرادة الحقيقة؛ وهو ما يسمى في علم البيان بالقرينة.

ويشترط لصحة استعمال اللفظ في مجازه وجود ارتباط بين المعنى الحقيقي والمجازي ليصح التعبير عنه، وهو ما يسمى في علم البيان بالعلاقة، والعلاقة إما أن تكون المشابهة أو غيرها.

فإن كانت المشابهة سمي التجوز (استعارة)، كالتجوز بلفظ أسد عن الرجل الشجاع.

وإن كانت غير المشابهة سمي التجوز (مجازًا مرسلاً) إن كان التجوز في الكلمات و(مجازًا عقليًّا) إن كان التجوز في الإسناد.

مثال ذلك في المجاز المرسل: أن تقول رعينا المطر، فكلمة المطر مجاز عن العشب، فالتجوز بالكلمة.

ومثال ذلك في المجاز العقلي: أن تقول: أنبت المطر العشب، فالكلمات كلها يراد بها حقيقة معناها، لكن إسناد الإنبات إلى المطر مجاز؛ لأنَّ المنبت حقيقة هو الله تعالى، فالتجوز في الإسناد.

ومن المجاز المرسل: التجوز بالزيادة والتجوز بالحذف.

مثلوا للمجاز بالزيادة بقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]. فقالوا إن الكاف زائدة لتأكيد نفي المثل عن الله تعالى.

ومثال المجاز بالحذف: قوله تعالى: ﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ [يوسف: ١٨]، أي واسأل أهل القرية، فحذفت أهل مجازًا وللمجاز أنواع كثيرة مذكورة في علم البيان.

وإنما ذكر طرف من الحقيقة والمجاز في أصول الفقه لأن دلالة الألفاظ إما حقيقة وإما مجاز، فاحتيج إلى معرفة كل منهما وحكمه، والله أعلم.

#### تنبيه

تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز هو المشهور عند أكثر المتأخرين في القرآن وغيره، وقال بعض أهل العلم لا مجاز في القرآن، وقال آخرون لا مجاز في القرآن ولا في غيره، وبه قال أبو إسحاق الإسفراييني، ومن المتأخرين محمد الأمين الشنقيطي، وقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم أنه اصطلاح حادث بعد انقضاء القرون الثلاثة المفضلة، ونصره بأدلة قوية كثيرة تبين لمن اطلع عليها أن هذا القول هو الصواب.

# الأمسر

#### تعريضه:

الأمر: قول يتضمن طلب الفعل على وجه الاستعلاء، مثل: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ [البقرة: ٤٣، ومواطن أخَر].

فخرج بقولنا: «قول» الإشارة، فلا تسمى أمرًا وإن أفادت معناه.

وخرج بقولنا: «طلب الفعل» النهي، لأنه طلب ترك، والمراد بالفعل الإيجاد، فيشمل القول المأمور به.

وخرج بقولنا: «على وجه الاستعلاء» الالتماس والدعاء وغيرهما مما يستفاد من صيغة الأمر بالقرائن.

# صيغ الأمر:

صيغ الأمر أربع:

١ - فعل الأمر، مثل: ﴿ اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكُ مِنَ الْكِتَابِ ﴾ [العنكبوت: ١٥].

٧- اسم فعل الأمر، مثل: حيّ على الصلاة.

٣- المصدر النائب عن فعل الأمر، مثل: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَابِ ﴾ [محمد: ٤] .

٤ - المضارع المقرون بلام الأمر، مثل: ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾

[الفتح: ٩، والمجادلة: ٤]

وقد يستفاد طلب الفعل من غير صيغة الأمر؛ مثل أن يوصف بأنه

فرض، أو واجب، أو مندوب، أو طاعة، أو يمدح فاعله، أو يذم تاركه، أو يترتب على فعله ثواب، أو على تركه عقاب.

# ما تقتضيه صيغة الأمر:

صيغة الأمر عند الإطلاق تقتضي وجوب المأمور به والمبادرة بفعله فورًا.

فمن الأدلة على أنها تقتضي الوجوب قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فَتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].

وجه الدلالة أن الله حـ ذر المخالفين عن أمـر الرسول على أن تصيبهم فتنة - وهي الزيغ - أو يصيبهم عذاب أليم، والتحذير بمثل ذلك لا يكون إلا على ترك واجب، فدل على أن أمر الرسول على المطلق يقتضي وجوب فعل المأمور.

ومن الأدلة على أنه للفور قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ [البقرة: ١٤٨]. والمأمورات الشرعية خير؛ والأمر بالاستباق إليها دليل على وجوب المبادرة.

ولأن النبي على الله كره تأخير الناس ما أمرهم به من النحر والحلق يوم الحديبية، حتى دخل على أم سلمة ضلطها فذكر لها ما لقي من الناس (١).

ولأن المبادرة بالفعل أحوط وأبرأ، والتأخير له آفات، ويقتضي تراكم الواجبات حتى يعجز عنها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه : البخاري (۱۲۹٤، ۱۲۹۵، ۲۷۳۱ - وغيسر موضع) من حديث المسور بن مخرسة، ومروان بن الحكم ولي المحكم الحكم والمنطق المحكم الحكم الحكم المحكم المح

وقد يخرج الأمر عن الوجوب والفورية لدليل يقتضي ذلك، فيخرج عن الوجوب إلى معان منها:

۱- الندب: كقوله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، فالأمر بالإشهاد على التبايع للندب، بدليل أن النبي عَلَيْكُمُ اشترى فرسًا من أعرابي ولم يشهد (١).

٧- الإباحة: وأكثر ما يقع ذلك إذا ورد بعد الحظر أو جوابًا لما يتوهم أنه محظور. مثاله بعد الحظر قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ [المائدة:٢]، فالأمر بالاصطياد للإباحة لوقوعه بعد الحظر المستفاد من قوله تعالى: ﴿ غَيْرَ مُحلِّي الصَيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة: ١].

ومثاله جوابًا لما يتوهم أنه محظور قوله عَلَيْكُم : «افعل ولا حرج» (٢) في جواب من سألوه في حجة الوداع عن تقديم أفعال الحج التي تفعل يوم العيد بعضها على بعض.

٣- التهديد: كقوله تعالى: ﴿ اعْمَلُوا مَا شِئْتُم ْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الكهف: ٢٩] والكهف: ٢٩] فَلْيَكْفُر ْ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا ﴾ [الكهف: ٢٩] فذكر الوعيد بعد الأمر المذكور دليل على أنه للتهديد.

ويخرج الأمر عن الفورية إلى التراخي.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٣٦٠٧)، والنسائي (١/٧ - ٣٠٢).

وراجع: الإرواء (١٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري (٨٣، ١٢٤ - وغير موضع)، ومسلم (١٣٠٦) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص خلفيني.

مثال: قضاء رمضان، فإنه مأمور به، لكن دل الدليل على أنه للتراخي، فعن عائشة ضافيها قالت: «كان يكون علي الصوم من رمضان فما أستطيع أن أقضيه إلا في شعبان وذلك لمكان رسول الله عاليات الله عالى الله عالى الله عاليات الله عالى الله ع

ولو كان التأخير محرمًا ما أُقرَّتْ عليه عائشة ضَافِيها.

# ما لا يتم المأمور إلا به:

إذا توقف فعل المأمور به على شيء كان ذلك الشيء مأمورًا به، فإن كان المأمور به واجبًا كان ذلك الشيء واجبًا، وإن كان المأمور به مندوبًا كان ذلك الشيء مندوبًا.

مثال الواجب: ستر العورة: فإذا توقف على شراء ثوب كان ذلك الشراء واجبًا.

ومثال المندوب: التطيب للجمعة: فإذا توقف على شراء طيب كان ذلك الشراء مندوبًا.

وهذه القاعدة في ضمن قاعدة أعم منها وهي: «الوسائل لها أحكام المقاصد»، فوسائل المأمورات مأمور بها، ووسائل المنهيات منهى عنها.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٥٠)، ومسلم (١١٤٦).

# النهي

#### تعريفه:

النهي: قول يتضمن طلب الكف على وجه الاستعلاء بصيغة مخصوصة هي المضارع المقرون بلا الناهية، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلا تَتَبِعْ أَهُواءَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ ﴾ [الأنعام: ١٥٠].

فخرج بقولنا: «قول» الإشارة، فلا تسمى نهيًا وإن أفادت معناه.

وخرج بقولنا: «طلب الكف» الأمر، لأنه طلب فعل.

وخرج بقولنا: «على وجه الاستعلاء» الالتماس والدعاء وغيرهما مما يستفاد من النهي بالقرائن.

وخرج بقولنا: «بصيغة مخصوصة هي المضارع».. إلخ: ما دل على طلب الكف بصيغة الأمر، مثل: دع، اترك، كف، ونحوها، فإن هذه وإن تضمنت طلب الكف لكنها بصيغة الأمر، فتكون أمرًا لا نهيًا.

وقد يستفاد طلب الكف بغير صيغة النهي، مثل أن يوصف الفعل بالتحريم، أو الحظر، أو القبح، أو يذم فاعله، أو يرتب على فعله عقاب، أو نحو ذلك.

## ما تقتضيه صيغة النهي:

صيغة النهي عند الإطلاق تقتضي تحريم المنهي عنه وفساده.

فمن الأدلة على أنها تقتضي التحريم قوله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

فالأمر بالانتهاء عما نهى عنه يقتضي وجوب الانتهاء، ومن لازم ذلك تحريم الفعل.

ومن الأدلة على أنه يقتضي الفساد قوله على المن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (١) ، أي مردود، وما نهي عنه فليس عليه أمر النبي على النبي النبي

هذا وقاعدة المذهب في المنهي عنه هل يكون باطلاً أو صحيحًا مع التحريم كما يلي:

١- أن يكون النهي عائداً إلى ذات المنهي عنه أو شرطه فيكون باطلاً.

٢- أن يكون النهي عائدًا إلى أمر خارج لا يتعلق بذات المنهي عنه ولا شرطه فلا يكون باطلاً.

مثال العائد إلى ذات المنهي عنه في العبادة: النهي عن صوم يوم العيدين. ومثال العائد إلى ذاته في المعاملة: النهي عن البيع بعد نداء الجمعة الثاني من تلزمه الجمعة.

ومثال العائد إلى شرطه في العبادة: النهي عن لبس الرجل ثوب الحرير فستر العورة شرط لصحة الصلاة فإذا سترها بثوب منهي عنه لم تصح الصلاة لعود النهى إلى شرطها.

ومثال العائد إلى شرطه في المعاملة: النهي عن بيع الحمل، فالعلم بالمبيع شرط لصحة البيع، فإذا باع الحمل لم يصح البيع لعود النهي إلى شرطه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨) من حديث عائشة ﴿ وَاللَّهُ عَالَشُهُ وَاللَّهُ عَالَشُهُ وَاللَّهُ عَالَمُهُ .

ومثال النهي العائد إلى أمر خارج في العبادة: النهي عن لبس الرجل عمامة الحرير، فلو صلى وعليه عمامة حرير لم تبطل صلاته؛ لأن النهي لا يعود إلى ذات الصلاة ولا شرطها.

ومثال العائد إلى أمر خارج في المعاملة: النهي عن الغش، فلو باع شيئًا مع الغش لم يبطل البيع، لأن النهي لا يعود إلى ذات البيع ولا شرطه.

وقد يخرج النهي عن التحريم إلى معان أخرى لدليل يقتضي ذلك، فمنها:

1- الكراهة: ومثلوا لذلك بقوله على الله الله الله الله المسن أحدكم ذكره بيمينه وهو يبول (١). فقد قال الجمهور أن النهي هنا للكراهة؛ لأن الذكر بضعة من الإنسان، والحكمة من النهي تنزيه اليمين.

٢- الإرشاد: مثل قوله على المعاذ: «لا تدعن أن تقول دبر كل صلاة اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك» (١).

# من يدخل في الخطاب بالأمروالنهي ؟

الذي يدخل في الخطاب بالأمر والنهي: المكلف، وهو: البالغ العاقل. فخرج بقولنا: «البالغ» الصغير، فلا يكلف بالأمر والنهي تكليفًا مساويًا لتكليف البالغ، ولكنه يؤمر بالعبادات بعد التمييز تمرينًا له على الطاعة، ويمنع من المعاصي ليعتاد الكف عنها.

وخرج بقولنا: «العاقل» المجنون، فلا يكلف بالأمر والنهي، ولكنه يمنع

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥٣، ١٥٤، ٥٦٣٠)، ومسلم (٢٦٧) من حديث أبي قتادة الأنصاري شَطْخُهُ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٥٢٢)، والنسائي (٣/٥٣). وراجع: «الكلم الطيب» لابن تيمية، تحقيق الشيخ الألباني رقم (١١٤).

مما يكون فيه تعدِّ على غيره أو إفساد، ولو فعل المأمور به لم يصح منه الفعل لعدم قصد الامتثال منه.

ولا يرد على هذا إيجاب الزكاة والحقوق المالية في مال الصغير والمجنون، لأن إيجاب هذه مربوط بأسباب معينة متى وجدت ثبت الحكم؛ فهي منظور فيها إلى السبب لا إلى الفاعل.

والتكليف بالأمر والنهي شامل للمسلمين والكفار، لكن الكافر لا يصح منه فعل المأمور به حال كفره لقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلاَّ مَنهُمْ كَفَرُوا بِاللّهِ وَبِرَسُولِهِ ﴾ [النوية: ١٥]، ولا يؤمر بقضائه إذا أسلم لقوله تعالى: ﴿ قُل لِلّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَف ﴾ [الانفال: ٣٨]، وقوله عَيْنِ العمرو بن العاص: «أما علمت يا عمرو أن الإسلام يهدم ما كان قبله» (١). وإنما يعاقب على تركه إذا مات على الكفر، لقوله تعالى عن جواب المجرمين إذا سئلوا: ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ (١٤) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِينَ (١٤) وَلَمْ نَكُ نُطْعُمُ الْمَسْكِينَ سَلَوا: ﴿ وَكُنّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ (١٤) وَكُنّا نُكَذّبُ بِيَوْمِ الدّينِ (١٤) حَتَّىٰ أَتَانَا الْيَقِينُ ﴾ المشكين (١٤) وكَنّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ (١٤) وكُنّا نُكَذّبُ بِيَوْمِ الدّينِ (١٤) حَتَّىٰ أَتَانَا الْيَقِينُ ﴾ المشكين (١٤) وكَنّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ (١٤) وكَنّا نُكَذّبُ بِيَوْمِ الدّينِ (١٤) حَتَّىٰ أَتَانَا الْيَقِينُ ﴾

# موانع التكليف:

للتكليف موانع، منها: الجهل والنسيان والإكراه، لقول النبي عليسيم: «إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٢١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه : ابن ماجه (۲۰٤٥)، والبيهسقي (۲۰۵۷–۳۵۷)، (۲۰۱/ ۲۰-۲۱) من حديث ابن عـباس رفظ و راجع: الإرواء (۸۲).

رواه ابن ماجه والبيهقي وله شواهد من الكتاب والسنة تدل على صحته.

فالجهل: عدم العلم، فمتى فعل المكلف محرمًا جاهلاً بتحريمه فلا شيء عليه، كمن تكلم في الصلاة جاهلاً بتحريم الكلام، ومتى ترك واجبًا جاهلاً بوجوبه لم يلزمه قضاؤه إذا كان قد فات وقته؛ بدليل أن النبي عَنْ الله لم يأمر المسيء في صلاته - وكان لا يطمئن فيها - لم يأمره بقضاء ما فات من الصلوات، وإنما أمره بفعل الصلاة الحاضرة على الوجه المشروع (١).

والنسيان: ذهول القلب عن شيء معلوم، ف من فعل محرمًا ناسيًا فلا شيء عليه شيء عليه، كمن أكل في الصيام ناسيًا، ومن ترك واجبًا ناسيًا فلا شيء عليه حال نسيانه، ولكن عليه فعله إذا ذكره لقول النبي عليه فعله إذا ذكره لقول النبي عليه فعله إذا ذكرها»(٢).

والإكراه: إلزام الشخص بما لا يريد، ف من أكره على شيء محرم فلا شيء عليه، كمن أكره على الكفر وقلبه مطمئن بالإيمان، ومن أكره على ترك واجب فلا شيء عليه حال الإكراه وعليه قضاؤه إذا زال، كمن أكره على ترك الصلاة حتى خرج وقتها، فإنه يلزمه قضاؤها إذا زال الإكراه.

وتلك الموانع إنما هي في حق الله لأنه مبني على العفو والرحمة، أما في حقوق المخلوقين فلا تمنع من ضمان ما يجب ضمانه إذا لم يرض صاحب الحق بسقوطه، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري (٧٥٧، ٧٩٣ - وغير موضع) ، ومسلم (٣٩٧) من حديث أبي هريرة رلطيني .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٥٩٧)، ومسلم (٦٨٤) من حديث أنس رَطَّخُك .

## العام

## تعريفه:

العام لغة: الشامل.

واصطلاحًا: اللفظ المستغرق لجميع أفراده بلا حصر، مثل: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ لَغِيمٍ ﴾ [الانفطار: ٢٦]، المطففين: ٢٦]،

فخرج بقولنا: "المستغرق لجسميع أفراده" ما لا يتناول إلا واحدًا كالعَلَم، والنكرة في سياق الإثبات، كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [الجادلة: ٣] لأنها لا تتناول جميع الأفراد على وجه الشمول، وإنما تتناول واحدًا غير معين.

وخرج بقولنا: «بلا حصر» ما يتناول جميع أفراده مع الحصر كأسماء العدد مئة وألف ونحوهما.

# صيغ العموم:

صيغ العموم سبع:

۱- ما دل على العموم بمادته، مثل: كل، وجميع، وكافة، وقاطبة، وعامة، كومة، كقوله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [الفسر: ٤٩].

٢- أسماء الشرط، كقوله تعالى. ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ ﴾ [فصلت: ٢٠]،
 ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥].

٣- أسماء الاستفهام، كقوله تعالى: ﴿ فَمَن يَأْتِيكُم بِمَاءٍ مَّعِين ﴾ [اللك: ٣٠]،

﴿ مَاذَا أَجَبَتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٢٦]، ﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ [التكوير: ٢٦].

الأسماء الموصولة، كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدُّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، ﴿ وَاللَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلُنَا ﴾ [العنكبوت: ٢٦] ﴿ وَلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ [آل عمران: ١٠٩ ومواطن أخر].

٥- النكرة في سياق النفي، أو النهي، أو الشرط، أو الاستفهام الإنكاري، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [آل عمراد: ٢٦]، ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا الْإِنكاري، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَه إِلاَّ اللَّه ﴾ [آل عمراد: ٢٦]، ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّه وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦]، ﴿ إِن تُبْدُوا شَيْعًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللَّه كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الاحراب: ٤٥]، ﴿ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِياءٍ ﴾ والقصص: ٧١].

7- المعرف بالإضافة مفردًا كان أم مجموعًا كقوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٦، آل عمران: ١٠٣، المائدة: ٢]، ﴿ فَاذْكُرُوا آلاءَ اللَّهِ ﴾

[الأعراف: ٤٧]

٧- المعرف بأل الاستغراقية مفردًا كان أم مجموعًا كقوله تعالى: ﴿ وَخُلِقَ الْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨]، ﴿ وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [النور: ٥٩].

وأما المعرف بأل العهدية فإنه بحسب المعهود: فإن كان عامًا فالمعرف عام وإن كان خاصًا فالمعرف عام وإن كان خاصًا فالمعرف خاص.

مثال العام قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمُلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِين [] فَالَ مَثَالُ العام قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمُلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِين [] فَاللَّهُ مُن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ (آ) فَسَجَدَ الْمُلائِكَةُ كُلُّهُمْ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ (آ) فَسَجَدَ الْمُلائِكَةُ كُلُّهُمْ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ (آ) فَسَجَدَ الْمُلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [ص: ٧١-٧٣].

ومثال الخاص قوله تعالى: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولاً ۞ الخاص قوله تعالى: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولاً ۞ المزمل: ١٥-١٦.

وأما المعرف بأل التي لبيان الجنس فلا يعم الأفراد، فإذا قلت: الرجل خير من المرأة أو الرجال خير من النساء فليس المراد أن كل فرد من الرجال خير من كل فرد من النساء، وإنما المراد أن هذا الجنس خير من هذا الجنس وإن كان قد يوجد من أفراد النساء من هو خير من بعض الرجال.

# العمل بالعام:

يجب العمل بعموم اللفظ العام حتي يثبت تخصيصه، لأن العمل بنصوص الكتاب والسنة واجب على ما تقتضيه دلالتها حتى يقوم دليل على خلاف ذلك.

وإذا ورد العام على سبب خاص وجب العمل بعمومه، لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، إلا أن يدل دليل على تخصيص العام بما يشبه حال السبب الذي ورد من أجله فيختص بما يسببها.

مثال ما لا دليل على تخصيصه: آيات الظهار، فإن سبب نزولها ظهار

أوس بن الصامت، والحكم عام فيه وفي غيره.

ومثال ما دل الدليل على تخصيصه قوله على البي السيم من البر الصيام في السفر (۱) ، فإن سببه أن النبي على النبي على النبي على السفر (۱) في سفر فرأى زحامًا ورجلاً قد ظلل عليه فقال: «ما هذا؟» قالوا: صائم. فقال: «ليس من البر الصيام في السفر». فهذا العموم خاص بمن يشبه حال هذا الرجل وهو من يشق عليه الصيام في السفر، والدليل على تخيصه بذلك أن النبي على السفر، والدليل على تخيصه بذلك أن النبي على السفر من يشق عليه السفر حيث كان لا يشق عليه (۲)؛ ولا يفعل على الله على السفر عليه الله ببر .

米 米

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٩٤٦)، ومسلم (١١١٥) من حديث جابر بن عبد الله ظفيَّكِيَّ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٩٤٥) ومسلم (١١٢٢) من حديث أبي الدرداء فطفحه، وكذلك ما أخرجه: البـخاري (٢) أخرجه: البخاري (١٩٤١، ١٩٥٥ – وغير موضع)، ومسلم (١١٠١) من حديث عبد الله بن أبي أوفى فطفحه.

## الخاص

## تعريضه:

الخاص لغة: ضد العام.

واصطلاحًا: اللفظ الدال على محصور بشخص أو عدد كأسماء الأعلام والإشارة والعدد.

فخرج بقولنا: «على محصور» العام.

والتخصيص لغة: ضد التعميم.

واصطلاحًا: إخراج بعض أفراد العام.

والمخصِّص - بكسر الصاد -: فاعل التخصيص، وهو الشارع، ويطلق على الدليل الذي حصل به التخصيص.

ودليل التخصيص نوعان: متصل ومنفصل.

فالمتصل: ما لا يستقل بنفسه.

والمنفصل: ما يستقل بنفسه.

فمن المخصص المتصل:

أولاً: الاستشناء، وهـو لغـة: من الثني، وهو رد بـعض الشيء إلى بعضه، كثني الحبل.

واصطلاحًا : إخسراج بعض أفراد العام بإلا أو إحدى أخواتها، كقوله

تعالى: ﴿إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [العصر: ٢-٣].

فخرج بقولنا: "بإلا أو إحدى أخواتها" التخصيص بالشرط وغيره.

#### شروط الاستثناء:

يشترط لصحة الاستثناء شروط، منها:

١- اتصاله بالمستثنى منه حقيقة أو حكمًا.

فالمتصل حقيقة : المباشر للمستثنى منه بحيث لا يفصل بينهما فاصل.

والمتصل حكمًا: ما فصل بينه وبين المستثنى منه فاصل لا يمكن دفعه كالسعال والعطاس.

فإن فصل بينه ما فاصل أو سكوت لم يصح الاستثناء، مثل أن يقول: «عبيدي أحرار»، ثم يسكت أو يتكلم بكلام آخر، ثم يقول: «إلا سعيدًا» فلا يصح الاستثناء، ويعتق الجميع.

وقيل يصح الاستثناء مع السكوت أو الفاصل إذا كان الكلام واحدًا، لحديث ابن عباس ولي أن النبي على الله قال يوم فتح مكة: «إن هذا البلد حرمه الله يوم خلق السموات والأرض لا يُعضد شوكُه ولا يُختلى خلاه». فقال العباس: يا رسول الله، إلا الإذخر فإنه لقَيْنِهِم وبيوتهم، فقال: «إلا الإذخر». وهذا القول أرجح لدلالة هذا الحديث عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٣٤٩، ١٥٨٧ - وغير موضع)، ومسلم (١٣٥٣).

٢- ألا يكون المستشنى أكثر من نصف المستثنى منه، فلو قال: له علي عشرة دراهم إلا ستة، لم يصح الاستثناء ولزمته العشرة كلها.

وقيل لا يشترط ذلك فيصح الاستثناء وإن كان المستثنى أكثر من النصف، فلا يلزمه في المثال المذكور إلا أربعة.

أما إن استثنى الكل فلا يصح على القولين، فلو قال: له علي عشرة إلا عشرة، لزمته العشرة كلها.

وهذا الشرط فيما إذا كان الاستثناء من عدد، أما إن كان من صفة فيصح وإن خرج الكل أو الأكثر، مثاله قوله تعالى لإبليس: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سَلْطَانٌ إِلاَّ مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ ﴾ [الحجر: ٢٢]، وأتباع إبليس من بني ادم أكثر من النصف.

ولو قلت: أعط من في البيت إلا الأغنياء، فتبين أن جميع من في البيت أغنياء صح الاستثناء ولم يعطوا شيئًا.

ثانيًا: من المخصص المتصل : الشرط، وهو لغة: العلامة.

والمراد به هنا: تعليق شيء بشيء وجودًا أو عدمًا بإن الشرطية أو إحدى أخواتها.

والشرط مخصص سواء تقدم أم تأخر.

مثال المتقدم قوله تعالى في المشركين: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخُلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ [النوبة: ٥].

ومثال المتأخر قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ [النور: ٣٣].

ثالثًا: الصفة، وهي: ما أشعر بمعنى يختص به بعض أفراد العام من نعت أو بدل أو حال.

مثال النعت: قوله تعالى: ﴿ فَمِن مَّا مَلَكَت أَيْمَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ وثال النعت: قوله تعالى: ﴿ فَمِن مَّا مَلَكَت أَيْمَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ وثال النعاء: ٢٥]

ومثال البدل: قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧].

ومثال الحال: قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فَيهَا ﴾ الآية [النساء: ٩٣].

## المخصص المنفصل:

المخصص المنفصل: ما يستقل بنفسه، وهو ثلاثة أشياء: الحس، والعقل، والشرع.

مثال التخصيص بالحس: قوله تعالى عن ريح عاد: ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾ [الاحقاف: ٢٥]؛ فإن الحس دل على أنها لم تدمر السماء والأرض.

ومثال التخصيص بالعقل: قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد: ١٦، والزمر: ٢٦]، فإن العقل دل على أن ذاته تعالى غير مخلوقة.

ومن العلماء من يرى أن ما خص بالحس والعقل ليس من العام المخصوص وإنما هو من العام الذي أريد به الخصوص ؛ إذ المخصوص لم يكن

مرادًا عند المتكلم ولا المخاطب من أول الأمر، وهذه حقيقة العام الذي أريد به الخصوص.

وأما التخصيص بالشرع فإن الكتاب والسنة يخصص كل منهما بمثلهما وبالإجماع والقياس.

مثال تخصيص الكتاب بالكتاب: قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ مَثَالَ تَخصيص الكتاب بالكتاب: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] : خص بقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَكَحُتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِن عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا ﴾ نكحتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمسُّوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِن عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا ﴾ [الاحزاب: ٤٩]

ومثال تخصيص الكتاب بالسنة: آيات المواريث، كقوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأَنشَيْنِ ﴾ [النساء:١١]. ونحوها؛ خص بقوله عَلَيْكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأَنشَيْنِ ﴾ [النساء:١١]. ونحوها؛ خص بقوله عَلَيْكُمُ : «لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم» (١).

ومثال تخصيص الكتاب بالإجماع: قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤] خص بالإجماع على أن الرقيق القاذف يجلد أربعين، هكذا مثّل كثيرٌ من الأصولين، وفيه نظر لثبوت الخلاف في ذلك، ولم أجد له مثالاً سليمًا.

ومثال تخصيص الكتاب بالقياس: قوله تعالى: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةً ﴾ [النور:٢]. خص بقياس العبد الزّاني على الأمة في تنصيف العذاب والاقتصار على خمسين جلدة على المشهور.

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري (١٥٨٨، ٣٠٥٨، ٣٠٥٨)، ٢٧٦٤)، ومسلم (١٦١٤) من حديث أسامة بن زيد رضي (١

ومثال تخصيص السنة بالكتاب: قوله عَلَيْكُمْ: «أُمرت أَن أَقَاتُل الناس حتى يشهدوا أَن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله»(١): خص بقوله تعالى: ﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَىٰ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَىٰ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩]

ومثال تخصيص السنة بالسنة: قوله علي «فيما سقت السماء العشر» (٢): خص بقوله علي السماء «ليس فيما دون خمسة أو سوّ صدقة» (٣). ولم أجد مثالاً لتخصيص السنة بالإجماع.

ومثال تخصيص السنة بالقياس: قوله على «البكر بالبكر جلد مئة وتغريب عام» (٤): خص بقياس العبد على الأمة في تنصيف العذاب والاقتصار على خمسين جلدة على المشهور.

米 ※

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢٥)، ومسلم (٢٢) من حديث ابن عمر رضي .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٤٨٣) من حديث ابن عمر ظيفي،

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٥٠٤، ١٤٤٧، ١٤٥٩، ١٤٨٤)، ومسلم (٩٧٩) من حديث أبي سعيد الحدري ضُطَّيَّته .

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (١٦٩٠) من حديث عبادة بن الصامت رطيعي.

### المطلق والمقيد

### تعريف المطلق:

المطلق لغة: ضد المقيد.

واصطلاحًا: ما دل على الحقيقة بلا قيد، كقوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ [انجادلة:٣].

فخرج بقولنا: «ما دل على الحقيقة» العام، لأنه يدل على العموم لا على مطلق الحقيقة فقط.

وخرج بقولنا: "بلا قيد" المقيد.

### تعريف المقيد:

المقيد لغة: ما جعل فيه قيد من بعير ونحوه.

واصطلاحًا: ما دل على الحقيقة بقيد، كقوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ، مَ وَاصطلاحًا .

فخرج بقولنا: «قيد» المطلق.

#### العمل بالمطلق:

يجب العمل بالمطلق على إطلاقه إلا بدليل يدل على تقييده، لأن العمل بنصوص الكتاب والسنة واجب على ما تقتضيه دلالتها حتى يقوم دليل على خلاف ذلك.

وإذا ورد نص مطلق ونص مقيد وجب تقييد المطلق به إن كان الحكم واحدًا، وإلا عمل بكل واحد على ما ورد عليه من إطلاق أو تقييد.

مثال ما كان الحكم فيهما واحداً: قوله تعالى في كفارة الظهار: ﴿ فَتَحْرِيرُ وَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ [انجادلة: ٣]، وقوله في كفارة القتل: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُؤْمنَةً ﴾ [الساه: ٩٢]

[النساء: ٩٦]، فالحكم واحد هو تحرير الرقبة، فيجب تقييد المطلق في كفار الظهار بالمقيد في كفارة القتل، ويشترط الإيمان في الرقبة في كل منهما.

ومشال ما ليس الحكم فيهما واحدًا: قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُهُ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ وَالْسَارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ وَالْدَيْكُمْ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٢]، وقوله في آية الوضوء: ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ وَالْمُولِيكُمْ وَالْمُولِي اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَلَى بِالسَّانِية عَلَى إطلاقها، ويكون القطع من الكُوع مفصل الكف، والغسل إلى المرافق.

### المجمل والمبين

#### تعريف المجمل:

والمجمل لغة: المبهم والمجموع.

واصطلاحًا: ما يتوقف فهم المراد منه على غيره، إما في تعيينه أو بيان صفته أو مقداره.

مثال ما يحتاج إلى غيره في تعيينه: قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ عَيره في تعيينه: قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلِّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ عَيره في تعيينة فَرُوء ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، فإن القرء لفظ مشترك بين الحيض والطهر، فيحتاج في تعيين أحدهما إلى دليل.

ومثال ما يحتاج إلى غيره في بيان صفته: قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾ [البقرة: ٣٤، ومواطن كثيرة]، فإن كيفية إقامة الصلاة مجهولة تحتاج إلى بيان. ومثال ما يحتاج إلى غيره في بيان مقداره: قوله تعالى: ﴿ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ [البقرة: ٣٤، وموطن كثيرة]، فإن مقدار الزكاة الواجبة مجهول يحتاج إلى بيان.

#### تعريف المبين:

المبين لغة: المظهر والموضح.

واصطلاحًا: ما يفهم المراد منه إما بأصل الوضع أو بعد التبيين. مثال ما يفهم المراد منه بأصل الوضع لفظ: سماء، أرض، جبل، عدل، ظلم، صدق، فهذه الكلمات ونحوها مفهومة بأصل الوضع ولا تحتاج إلى غيرها في بيان معناها.

ومثال ما يفهم المراد منه بعد التبيين قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، ومواطن أخر]، فإن الإقامة والإيتاء كل منهما مجمل، ولكن الشارع بيَّنهما فصار لفظهما بينًا بعد التبيين.

#### العمل بالمجمل:

يجب على المكلف عقد العزم على العمل بالمجمل متى حصل بيانه.

والنبي على قد بين لأمته جميع شريعته، أصولها وفروعها، حتى ترك الأمة على شريعة بيضاء نقية، ليلها كنهارها، ولم يترك البيان عند الحاجة إليه ألدًا.

وبيانه على الفعل بالقول، أو بالفعل، أو بالقول والفعل جميعًا.

مثال بيانه بالقول: إخباره عن أنصبة الزكاة ومقاديرها، كما في قوله على المنطقة المنطقة

ومثال بيانه بالفعل: قيامه بأفعال المناسك أمام الأمة بيانًا لمجمل قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وكذلك صلاة الكسوف على صفتها هي في الواقع بيان لمجمل قوله على الواقع بيان لمجمل قوله على الواقع بيان المجمل المعلقية : «فإذا رأيتم منها شيئًا فصلوا»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٤٨٣) من حيث ابن عمر ظيم .

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۱۰٤۰، ۵۷۸۵ - وغير موضع) من حديث أبي بكرة ولطف .
وكذلك ما أخرجه: البخاري (۱۰٤۱، ۲۰۵۷، ۳۲۰۶)، ومسلم (۹۱۱) من حديث أبي مسعود الأنصاري.
وكذلك ما أخرجه: مسلم (۹۰۶) من حديث جابر بن عبد الله ولطف .

ومثال بيانه بالقول والفعل: بيانه كيفية الصلاة فإنه كان بالقول كما في حديث المسيء في صلاته حيث قال عليسيم (إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء ثم استقبل القبلة فكبر». الحديث (1).

وكان بالفعل أيضًا كما في حديث سهل بن سعد الساعدي ولطفي أن النبي على النبر على المنبر فكبر وكبر الناس وراءه وهو على المنبر الحديث. وفيه: ثم أقبل على الناس، وقال: "إنما فعلت هذا لتأتموا بي ولتعلّموا صلاتي "(٢).

米 米 米

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري (٧٥٧، ٧٩٣ - وغير موضع)، ومسلم (٣٩٧) من حديث أبي هريرة رَطِّظْيُهِ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٣٧٧، ٩١٧ - وغير موضع)، ومسلم (٥٤٤).

### الظاهروالمؤول

#### تعريف الظاهر:

الظاهر لغة : الواضح والبين.

فإن الظاهر من المراد بالوضوء غسل الأعضاء الأربعة على الصفة الشرعية دون الوضوء الذي هو النظافة.

فخرج بقولنا: «ما دل بنفسه على معنى» المجملُ لأنه لا يدل على المعنى بنفسه.

وخرج بقولنا: «راجح» المؤولُ لأنه يدل على معنى مرجوح لولا القرينة. وخرج بقولنا: «مع احتمال غيره» النص الصريح لأنه لا يحتمل إلا معنى واحداً.

#### العمل بالظاهر:

العمل بالظاهر واجب إلا بدليل يصرف عن ظاهره، لأن هذه طريقة السلف، ولأنه أحوط وأبرأ للذمة، وأقوى في التعبد والانقياد.

<sup>(</sup>١) أخرجه : مسلم (٣٦٠) من حـديث جابر بن سمـرة، ولكن بلفظ: "فتـوضاً من لحوم الإبل" وبـهذا اللفظ أخرجه : أبن ماجه (٤٩٧).

### تعريف المؤول:

المؤول لغةً: من الأوّل وهو الرجوع.

واصطلاحًا: ما حُمل لفظه على المعنى المرجوح.

فخرج بقولنا: «على المعنى المرجوح» النص والظاهر.

أما النص فلأنه لا يحتمل إلا معنى واحدًا، وأما الظاهر فلأنه محمول على المعنى الراجح.

والتأويل قسمان: صحيح مقبول، وفاسد مردود.

١- فالصحيح: ما دل عليه دليل صحيح كتأويل قوله تعالى: ﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ [بوسف: ٨٦]، إلى معنى واسأل أهل القرية، لأن القرية نفسها لا يمكن توجيه السؤال إليها.

٢- والفاسد: ما ليس عليه دليل صحيح كتأويل المُعَطِّلة قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] إلى معنى استولى! والصواب أن معناه العلو والاستقرار من غير تكييف ولا تمثيل.

### النسيخ

#### تعريفه:

النسخ لغة: الإزالة والنقل.

واصطلاحًا: رَفْعُ حُكم دليلٍ شرعي أو لفظه بدليلٍ من الكتاب والسنة.

فالمراد بقولنا: «رفع حكم» أي تغييره من إيجاب إلى إباحة، أو من إباحة إباحة إباحة إباحة إباحة إباحة إباحة إلى تحريم مثلاً.

فخرج بذلك تخلُّف الحكم لفوات شرط أو وجود مانع، مثل أن يرتفع وجوب الزكاة لنقص النصاب، أو وجوب الصلاة لوجود الحيض، فلا يسمى ذلك نسخًا.

فالمراد بقولنا: «أو لفظه»، لفظ الدليل الشرعي، لأن النسخ إما أن يكون للحكم دون اللفظ، أو بالعكس، أو لهما جميعًا كما سيأتي.

وخرج بقولنا: «بدليل من الكتاب والسنة» ما عداهما من الأدلة كالإجماع والقياس فلا ينسخ بهما.

والنسخ جائز عقلاً وواقع شرعًا.

أما جوازه عقلاً: فلأن الله بيده الأمر وله الحكم لأنه الرب المالك، فله أن يشرع لعباده ما تقتضيه حكمته ورحمته، وهل يمنع العقل أن يأمر المالك مملوكه بما أراد؟! ثم إن مقتضى حكمة الله ورحمته بعباده أن يشرع لهم ما يعلم تعالى أن فيه قيام مصالح دينهم ودنياهم، والمصالح تختلف بحسب الأحوال

والأزمان؛ فقد يكون الحكم في وقت أو حال أصلح للعباد، ويكون غيره في وقت أو حال أصلح، والله عليم حكيم.

وأما وقوعه شرعًا فلأدلة منها:

١ - قوله تعالى: ﴿ مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةً أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾

[البقرة: ١٠٦]

٢- قوله تعالى: ﴿ الآن خَفُّفَ اللَّهُ عَنكُمْ ﴾ [الانفال: ٦٦]. ﴿ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ ﴾
 [البقرة: ١٨٧]. فإن هذا نص في تغيير الحكم السابق.

٣- قوله على الله على الله القبور فزوروها (١) فهذا نص في نسخ النهي عن زيارة القبور فزوروها فهذا نص في نسخ النهي عن زيارة القبور.

### ما بمتنع نسخه:

1- الأخبار، لأن النسخ محله الحكم، ولأن نسخ أحد الخبرين يستلزم أن يكون أحدهما كذبًا، والكذب مستحيل في أخبار الله ورسوله؛ اللهم إلا أن يكون الحكم أتى بصورة الخبر فلا يمتنع نسخه كقوله تعالى: ﴿إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائتَيْنِ ﴾ [الانفال: ٥٠] الآية، فإن هذا خبر معناه الأمر ولذا جاء نسخه في الآية التي بعدها وهي قوله تعالى: ﴿الآن خَفَفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مّنكُم مّائةٌ صَابِرَةٌ يَغْلُبُوا مِائتَيْنِ ﴾ [الانفال: ٢٠].

٢- الأحكام التي تكون مصلحة في كل زمان ومكان كالتوحيد وأصول

<sup>(</sup>١) أخرجه : مسلم (٩٧٧) في كتاب الأضاحي من حديث بريدة بن الحصيب ولطف .

الإيمان وأصول العبادات ومكارم الأخلاق من الصدق والعفاف والكرم والشجاعة ونحو ذلك فلا يمكن نسخ الأمر بها، وكذلك لا يمكن نسخ النهي عما هو قبيح في كل زمان ومكان كالشرك والكفر ومساوئ الأخلاق من الكذب والفجور والبخل والجبن ونحو ذلك، إذ الشرائع كلها لمصالح العباد ودفع المفاسد عنهم.

### شروط النسخ:

يشترط للنسخ فيما يمكن نسخه شروط منها:

1- تعذر الجمع بين الدليلين، فإن أمكن الجمع فلا نسخ لإمكان العمل بكل منهما.

٢- العلم بتأخر الناسخ ويعلم ذلك إما بالنص، أو بخبر الصحابي، أو بالتاريخ.

مشال ما علم تأخره بالنص: قوله على الكنت أذنت لكم في الاستمتاع من النساء وأن الله قد حَرَّم ذلك إلى يوم القيامة (١).

ومثال ما علم بخبر الصحابي: قـول عائشة وطينيها: «كان فيما أُنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يُحرِّمن، ثم نُسخن بخمس معلومات القرآن عشر رضعات معلومات يُحرِّمن، ثم نُسخن بخمس معلومات القرآن عشر أرضعات معلومات القرآن عشر أرضعات المعلومات ا

ومثال ما علم بالتاريخ قوله تعالى: ﴿ الآنَ خَفُّفَ اللَّهُ عَنكُمْ ﴾ [الانفال: ٢٦] الآية، فقوله: ﴿ الآنَ ﴾ يدل على تأخر هذا الحكم، وكذا لو ذُكر أن النبي

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٤٠٦) من حديث سمرة بن معبد الجمهني ضُخيُّك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١٤٥٢).

عليه حكم بشيء قبل الهجرة ثم حكم بعدها بما يخالفه فالثاني ناسخ.

٣- ثبوت الناسخ، واشترط الجمهور أن يكون أقوى من المنسوخ فلا ينسخ المتواتر عندهم بالآحاد وإن كان ثابتًا، والأرجح أنه لا يشترط أن يكون الناسخ أقوى لأن محل النسخ الحكم ولا يشترط في ثبوته التواتر.

### أقسام النسخ:

ينقسم النسخ باعتبار النص المنسوخ إلى ثلاثة أقسام:

الأول: ما نُسخ حكمه وبقي لفظه، وهذا هو الكثير في القرآن.

مشاله: آيتا المصابرة وهما قوله تعالى: ﴿إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ عَالَى عَنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ ﴾ [الانفال: ٢٥]. الآية، نسخ حكمها بقوله تعالى: ﴿الآنَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِن يَكُن مِنكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا مَائَتَيْنِ وَإِن يَكُن مِنكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الانفال: ٢٦].

وحِكمة نسخ الحكم دون اللفظ بقاء ثواب التلاوة، وتذكير الأمة بحكمة النسخ.

الثاني: ما نُسخ لفظه وبقي حُكمه كآية الرجم فقد ثبت في الصحيحين (۱) من حديث ابن عباس طفيها أن عمر بن الخطاب طفيها قال: «كان فيما أنزل الله آية الرجم فقرأناها وعقلناها ووعيناها، ورجم رسول الله عليها أنها ورجم في بعده، فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل: والله ما نجد الرجم في

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري (٢٤٦٢، ٢٨٣٠ - وغير موضع) ، ومسلم (١٦٩١).

كتاب الله! فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله، وإن الرجم في كتاب الله حق على من زنى إذا أحصن من الرجال والسساء وقامت البينة أو كان الحبل أو الاعتراف».

وحكمة نسخ الملفظ دون الحكم اختبار الأمة في العمل بما لا يجدون لفظه في القرآن وتحقيق إيمانهم بما أنزل الله تعالى على عكس حال اليهود الذين حاولوا كتم نص الرجم في التوراة<sup>(1)</sup>.

الثالث: ما نسخ حكمه ولفظه - كنسخ عشر الرضعات السابق<sup>(۲)</sup> في حديث عائشة ضطفه.

## وينقسم النسخ باعتبار الناسخ أربعة أقسام:

الأول: نسخ القرآن بالقرآن: ومثاله آيتا المصابرة.

الثاني: نسخ القرآن بالسنة: ولم أجد له مثالاً سليمًا.

الثالث: نسخ السنة بالقرآن: ومثاله نسخ استقبال بيت المقدس الثابت بالسنة (٣) باستقبال الكعبة الثابت بقوله تعالى: ﴿ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ [البقرة: ١٤٤].

الرابع: نسخ السنة بالسنة، ومثاله قوله عليه النبيذ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٣٢٩، ٣٦٣٥ - وغير موضع)، ومسلم (١٦٩٩) من حديث ابن عمر ظُفُظًا.

<sup>(</sup>۲) سبق ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه : البخاري (٤٠) ٣٩٩ - وغير موضع) ومسلم (٥٢٥) من حديث البراء بن عازب فطف . وكذلك ما أخرجه : البخاري (٤٠)، ٤٤٨٨ - وغير موضع)، ومسلم (٥٢٦) من حديث ابن عمر فطف .

في الأوعية فاشربوا فيما شئتم ولا تشربوا مسكرًا»(١).

### حكمة النسخ:

للنسخ حكم متعددة منها:

١- مراعاة مصالح العباد بتشريع ما هو أنفع لهم في دينهم ودنياهم.

٢- التطور في التشريع حتى يبلغ الكمال.

٣- اختبار المكلَّفين باستعدادهم لقبول التحوُّل من حكم إلى آخر ورضاهم بذلك.

٤- اختبار المكلَّفين بقيامهم بوظيفة الـشكر إذا كان النسخ إلى أخف،
 ووظيفة الصبر إذا كان النسخ إلى أثقل.

米 米 米

<sup>(</sup>١) أخرجه : مسلم (٩٧٧) في كتاب الجنائز، والأضاحي، والأشربة، من حديث بريدة بن الحصيب رطايجي.

### الأخبار

### تعريفالخبره

الخبر لغة: النبأ.

والمراد به هنا: ما أضيف إلى النبي علين من قول أو فعل أو تقرير أو وصف.

وقد سبق الكلام على أحكام كثيرة من القول.

وأما الفعل فإن فعله عليسهم أنواع:

الأول: ما فعله بمقتضى الجبِلَّة كالأكل والشرب والنوم فلا حكم له في ذاته، ولكن قد يكون مأمورًا به أو منهيًّا عنه لسبب، وقد يكون له صفة مطلوبة كالأكل باليمين، أو منهي عنها كالأكل بالشمال.

الثاني: ما فعله بحسب العادة كصفة اللباس فمباح في حد ذاته، وقد يكون مأموراً به أو منهيًّا عنه لسبب.

الثالث: ما فعله على وجه الخصوصية فيكون مختصًّا به كالوصال في الصوم والنكاح بالهبة.

ولا يحكم بالخصوصية إلا بدليل لأن الأصل التأسي به.

الرابع: ما فعله تعبداً فواجب عليه حتى يحصل البلاغ لوجوب التبليغ عليه، ثم يكون مندوبًا في حقه وحقنا على أصح الأقوال، وذلك لأن فعله تعبداً يدل على مشروعيته والأصل عدم العقاب على الترك فيكون مشروعًا لاعقاب في تركه وهذا حقيقة المندوب.

مثال ذلك: حديث عائشة أنها سئلت بأي شيء كان النبي على يبدأ إذا دخل بيته؟ قالت: بالسواك فليس في السواك عند دخول البيت إلا مجرد الفعل فيكون مندوبًا.

ومثال آخر: كان النبي عَلَيْتُ لِم يَخْلُلُ لَحْيَتُهُ فِي الوضوء (٢).

فتخليل اللحية ليس داخلاً في غَـسْل الوجه حتى يكون بيانًا لمجمل وإنما هو فعل مجرد فيكون مندوبًا.

الخامس: ما فعله بيانًا لمجمل من نصوص الكتاب أو السنة فواجب عليه حتى يحصل البيان لوجوب التبليغ عليه، ثم يكون له حكم ذلك النص المبين في حقه وحقنا فإن كان واجبًا كان ذلك الفعل واجبًا، وإن كان مندوبًا كان ذلك الفعل مندوبًا.

مثال الواجب: أفعال الصلاة الواجبة التي فعلها النبي علين بيانًا لمجمل قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾ [البقرة: ٤٣].

ومثال المندوب: صلاته عَلَيْ ركعتين خلف المقام بعد أن فرغ من الطواف (٣) بيانًا لقوله تعالى: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصلِّى ﴾ [البقرة: ١٢٥] حيث تقدم عَلِيكِ إلى مقام إبراهيم وهو يتلو هذه الآية، والركعتان خلف المقام سنة.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الترملذي (۲۹، ۲۰)، وابن ماجه (۲۲۹) من حديث علمار بن ياسر ظفي . وكذلك أخرجه: الترملذي (۳۱)، وابن ماجه (۶۳۰) من حديث عثمان بن عفان ظفي . وراجع «صحيح سنن ابن ماجه» (۳۲۶). وابن ماجه (۳۲۶).

وأما تقريره على الله على الشيء فهو دليل على جوازه على الوجه الذي أقره قولاً كان أم فعلاً.

مثال إقراره على القول: إقراره الجارية التي سألها أين الله؟ قالت: في السماء (١).

ومثال إقراره على الفعل: إقراره صاحب السرية الذي كان يقرأ لأصحابه فيختم بقل هو الله أحد، فقال النبي علي السلوه لأي شيء كان يصنع ذلك». فسألوه، فقال: لأنها صفة الرحمن وأنا أحب أن أقرأها، فقال النبي علي المنافعة الرحمن وأنا أحبروه أن الله يحبه»(٢).

ومثال آخر: إقراره الحبشة يلعبون في المسجد ألله من أجل التأليف على الإسلام.

فأما ما وقع في عهده ولم يعلم به فإنه لا يُنسب إليه، ولكنه حجة لإقرار الله له، ولذلك استدل الصحاب والتي على جواز العزل بإقرار الله لهم عليه. قال جابر وطفي : «كنا نعزل والقرآن ينزل» متفق عليه. زاد مسلم قال سفيان: «ولو كان شيئًا ينهى عنه لنهانا عنه القرآن».

ويدل على أن إقرار الله حجة أن الأفعال المنكرة التي كان المنافقون يخفونها يبينها الله تعالى وينكرها عليهم، فدل على أن ما سكت الله عنه فهو جائز.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٧٥) من حديث معاوية بن الحكم السلسي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري (٧٣٧٥) ، ومسلم (٨١٣) من حديث عائشة رَفَّتُهُا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٢٠٧٥، ٢٠٨٥)، ومسلم (١٤٤٠).

### أقسام الخبر باعتبار من يضاف إليه:

ينقسم الخبر باعتبار من يضاف إليه إلى ثلاثة أقسام: مرفوع، وموقوف، ومقطوع.

١- فالمرفوع: ما أضيف إلى النبي عليسه حقيقة أو حكمًا.

فالمرفوع حقيقة: قول النبي عليسي وفعله وإقراره.

والمرفوع حكمًا: ما أضيف إلى سنته أو عهده أو نحو ذلك مما لا يدل على مباشرته إياه.

ومنه قول الصحابي أمرنا أو نهينا أو نحوهما كقول ابن عباس والنفيا: «أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن الحائض» (١). وقول أم عطية: «نُهينا عن اتباع الجنائز ولم يُعزَم علينا» (٢).

٧- والموقوف: ما أضيف إلى الصحابي ولم يثبت له حكم الرفع.

وهو حجة على القول الراجع إلا أن يخالف نصًّا أو قول صحابي آخر، فإن خالف نصًّا أُخذ بالراجع منهما.

والصحابي: من اجتمع بالنبي عليه الله مؤمنًا به ومات على ذلك.

٣- والمقطوع: ما أضيف إلى التابعي فمن بعده .

والتابعي: من اجتمع بالصحابي مؤمنًا بالرسول علي ومات على ذنك.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣٢٩، ١٧٥٥، ١٧٦٠)، ومسلم (١٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٣١٣، ٣١٨ - وغير موضع)، ومسلم (٩٣٨).

#### أقسام الخبرباعتبار طرقه:

ينقسم الخبر باعتبار طرقه إلى متواتر وآحاد:

1- فالمتواتر: ما رواه جماعة كثيرون، يستحيل في العادة أن يتواطئوا على الكذب، وأسندوه إلى شيء محسوس.

مثاله: قوله علي «مَنْ كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار»(١).

٢- والآحاد: ما سوى المتواتر، وهو من حيث الرتبة ثلاثة أقسام:
 صحيح، وحسن، وضعيف.

فالصحيح: ما نقله عدل، تام الضبط، بسند متصل، وخلا من الشذوذ والعلة القادحة.

والحسن: ما نقله عدل، خفيف الضبط، بسند متصل، وخلا من الشذوذ والعلة القادحة.

ويصل إلى درجة الصحيح إذا تعددت طرقه ويسمى (صحيحًا لغيره). والضعيف: ما خلا من شرط الصحيح والحسن.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٠٦)، ومسلم (١) من حديث على ظُغُنُّك.

وكذا أخرجه : البخاري (١٠٨)، ومسلم (٢). من حديث أنس بن مالك شَطْعُهُ -

وكذا أخرجه: البخاري (١١٠، ٣٥٣٩ – وغير موضع)، ومسلم (٣) من حديث أبي هريرة رَطَّقُكَ .

وكذا أخرجه: البخاري (١٢٩١)، ومسلم (٤) من حديث المغيرة بن شعبة رَطَّتُك .

وراجع: «النظم المتناثر من الحديث المتسواتر» (٢) فقد ذكر الصحابة الذين رووا هذا الحسديث حتى أوصل عدد رواته خمسًا وسبعين.

ويصل إلى درجة الحسن إذا تعددت طرقه على وجه يجبر بعضها بعضًا ويسمى (حسنًا لغيره).

وكل هذه الأقسام حجة سوى الضعيف فليس بحجة، لكن لا بأس بذكره في الشواهد ونحوها.

## صيغ الأداء:

للحديث تحمل وأداء.

فالتحمل: أخذ الحديث عن الغير.

والأداء: إبلاغ الحديث إلى الغير.

وللأداء صيغ منها:

١ – حدثني : لمن قرأ عليه الشيخ .

٢- أخبرني: لمن قرأ عليه الشيخ أو قرأ هو على الشيخ.

٣- أخبرني إجازة، أو أجاز لي: لمن روى بالإجازة دون القراءة.

والإجازة: إذنه للتلميذ أن يروي عنه ما رواه؛ وإن لم يكن بطريق القراءة.

٤- العنعنة وهي: رواية الحديث بلفظ «عن».

وحكمها الاتصال إلا من معروف بالتدليس فلا يُحكم فيها بالاتصال؛ إلا أن يُصرِّح بالتحديث.

هذا وللبحث في الحديث ورواته أنواع كشيرة في علم المصطلح وفي ما أشرنا إليه كفاية إن شاء الله تعالى.

### الإجماع

#### تعريفه:

الإجماع لغة: العزم والاتفاق.

واصطلاحًا: اتفاق مجتهدي هذه الأمة بعد النبي على على حكم شرعي. فخرج بقولنا: «اتفاق» وجود خلاف ولو من واحد فلا ينعقد معه الإجماع. وخرج بقولنا: «مجتهدي» العوام والمقلدون، فلا يعتبر وفاقهم ولا خلافهم. وخرج بقولنا: «هذه الأمة» إجماع غيرها فلا يعتبر.

وخرج بقولنا: «بعد النبي عليه الله الله على عهد النبي عليه فلا يعتبر إجماعًا من حيث كونه دليلاً، لأن الدليل حصل بسنة النبي عليه من قول أو فعل أو تقرير، ولذلك إذا قال الصحابي: كنا نفعل أو كانوا يفعلون كذا على عهد النبي عليه كان مرفوعًا حُكمًا لا نقلاً للإجماع.

وخرج بقولنا: «على حكم شرعي» اتفاقهم على حكم عقلي أو عادي فلا مدخل له هنا، إذ البحث في الإجماع كدليل من أدلة الشرع.

والإجماع حجة لأدلة منها:

1- قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهِدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ وعلى [البقرة: ١٤٣]. فقوله: ﴿ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ يشمل الشهادة على أعمالهم وعلى أحكام أعمالهم، والشهيد قوله مقبول.

٢- قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]. دل على أن ما اتفقوا عليه حق.

## ٣- قوله على ضلالة» (الا تجتمع أمتي على ضلالة» (١).

3- أن نقول: إجماع الأمة على شيء إما أن يكون حقًا وإما أن يكون باطلاً، فإن كان حقًا فهو حجة، وإن كان باطلاً فكيف يجوز أن تجمع هذه الأمة التي هي أكرم الأمم على الله منذ عهد نبيها إلى قيام الساعة على أمر باطل لا يرضى به الله؟! هذا من أكبر المحال.

#### أنواع الإجماع:

الإجماع نوعان: قَطْعي، وظني.

1 - فالقطعي: ما يُعلم وقوعه من الأمة بالضرورة كالإجماع على وجوب الصلوات الخمس، وتحريم الزنى، وهذا النوع لا أحد ينكر ثبوته ولا كونه حجة، ويكفر مخالفه إذا كان ممن لا يجهله.

Y- والظني: ما لا يعلم إلا بالتتبع والاستقراء، وقد اختلف العلماء في إمكان ثبوته، وأرجح الأقوال في ذلك رأي شيخ الإسلام ابن تيمية حيث قال في العقيدة الواسطية: «والإجماع الذي ينضبط ما كان عليه السلف الصالح إذ بعدهم كثر الاختلاف وانتشرت الأمة» ا.ه.

واعلم أن الأمة لا يمكن أن تُجْمع على خلاف دليل صحيح صريح غير منسوخ، فإنها لا تُجمع إلا على حق، وإذا رأيت إجماعًا تظنه مخالفًا لذلك فانظر: فإما أن يكون الدليل غير صحيح، أو غير صريح، أو منسوخًا، أو في المسألة خلاف لم تعلمه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۳۹۰۰) من حديث أنس فِطْنُك. وراجع: "صحيح سنن ابن ماجه" (۱/ ۳۱۹۰).

#### شروط الإجماع:

للإجماع شروط منها:

1- أن يثبت بطريق صحيح: بأن يكون إما مشهوراً بين العلماء، أو ناقله ثقة واسع الاطلاع.

٢- ألا يسبقه خلاف مستقر، فإن سبقه ذلك فلا إجماع، لأن الأقوال لا
 تبطل بموت قائليها.

فالإجماع لا يرفع الخلاف السابق وإنما يمنع من حدوث خلاف. هذا هو القول الراجح لقوة مأخذه، وقيل: لا يشترط ذلك، فيصح أن ينعقد في العصر الثاني على أحد الأقوال السابقة، ويكون حجة على مَنْ بعده.

ولا يشترط على رأي الجمهور انقراض عصر المجمعين فينعقد الإجماع من أهله بمجرد اتفاقهم، ولا يجوز لهم ولا لغيرهم مخالفته بعد، لأن الأدلة على أن الإجماع حجة ليس فيها اشتراط انقراض العصر، ولأن الإجماع حصل ساعة اتفاقهم، فما الذي يرفعه؟

وإذا قال بعض المجتهدين قولاً أو فعل فعلاً واشتهر ذلك بين أهل الاجتهاد ولم ينكروه مع قدرتهم على الإنكار فقيل: يكون إجماعاً. وقيل: يكون حجة لا إجماعاً. وقيل: ليس بإجماع ولا حجة. وقيل: إن انقرضوا قبل الإنكار فهو إجماع، لأن استمرار سكوتهم إلى الانقراض مع قدرتهم على الإنكار دليل على موافقتهم. وهذا أقرب الأقوال.

#### القياس

#### تعريفه:

القياس لغة: التقدير والمساواة.

واصطلاحًا: تسوية فرع بأصل في حكم لعِلَّة جامعة بينهما.

فالفرع: المقيس.

والأصل: المقيس عليه.

والحكم: ما اقتضاه الدليل الشرعي من وجوب، أو تحريم، أو صحة، أو فساد، أو غيرها.

والعلة : المعنى الذي ثبت بسببه حكم الأصل.

وهذه الأربعة أركان القياس، والقياس أحد الأدلة التي تثبت بها الأحكام الشرعية.

وقد دل على اعتباره دليلاً شرعيًّا الكتابُ والسنة وأقوال الصحابة.

#### فمن أدلة الكتاب:

1- قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي أَنزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ ﴾ [الشورى: ١٧] والميزان ما توزن به الأمور ويقايس به بينها.

٢- قوله تعالى: ﴿ كَمَا بَدَأْنَا أُوّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ ﴾ [الانبياء: ١٠٤] ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُشِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النّشُورُ ﴾ [فاطر: ٩].

فشبّه الله تعالى إعادة الخلق بابتدائه، وشبه إحياء الأموات بإحياء الأرض وهذا هو القياس.

#### ومن أدلة السنة:

۱- قوله على الله الله عن الصيام عن أمها بعد موتها: «أرأيت لو كان على أمّك دَيْنٌ فقضيته أكان يؤدّي ذلك عنها» قال: «فصومي عن أمك» (۱).

١- أن رجلاً أتى النبي على الله ، فقال: يا رسول الله ، ولد لي غلام أسود ، فقال: «هل لك من إبل؟» قال: نعم . قال: «ما ألوانها؟» قال: حُمْر . قال: «هل فيها من أورق؟» قال: نعم . قال: «فأنّى ذلك؟» قال: لعله نَزَعَه عرْق . قال: «فلعل ابنك هذا نَزَعه عرْق» (٢) .

وهكذا جميع الأمثال الواردة في الكتاب والسنة دليل على القياس لما فيها من اعتبار الشيء بنظيره.

ومن أقوال الصحابة: ما جاء عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في كتابه إلى أبي موسى الأشعري في القضاء قال: ثم الفَهْمَ الفَهْمَ فيما أدلي عليك مما ورد عليك مما ليس في قرآن ولا سنة، ثم قايس الأمور عندك، واعرف الأمثال، ثم اعمد فيما ترى إلى أحبها إلى الله وأشبهها بالحق (٣).

قال ابن القيّم: وهذا كتاب جليل تلقاه العلماء بالقبول (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٩٥٣)، ومسلم (١١٤٨) من حديث ابن عباس رَفِيْكُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري (٥٣٠٥ ، ٦٨٤٧ ، ٢٣١٤) ، ومسلم (١٥٠٠) من حديث أبى هريرة ولطفيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الدارقطني في «السنن» (٤/ ٢٠١ - ٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) "إعلام ألموقعين" (١/ ٨٥) ط. دار الحديث.

وحكى المُزني أن الفقهاء في عصر الصحابة إلى يومه أجمعوا على أن نظير الحق حق ونظير الباطل باطل، واستعملوا المقاييس في الفقه في جميع الأحكام (١).

#### شروط القياس:

للقياس شروط منها:

1- أن لا يصادم دليلاً أقوى منه، فلا اعتبار بقياس يصادم النص أو الإجماع أو أقوال الصحابة - إذا قلنا قول الصحابي حجة - ويسمى القياس المصادم لما ذُكر (فاسد الاعتبار).

مثاله: أن يقال يصح أن تُزَوِّج المرأةُ الرشيدة نفسَها بغير وكيٍّ قياسًا على صحة بيعها مالها بغير ولي.

فهذا قياس فاسد الاعتبار لمصادمته النص وهو قوله عليسيم: «لا نكاح إلا بولي» (٢).

٢- أن يكون حكم الأصل ثابتًا بنص أو إجماع، فإن كان ثابتًا بقياس لم يصح القياس عليه، وإنما يقاس على الأصل الأول لأن الرجوع إليه أولَى، ولأن قياس الفرع عليه الذي جُعل أصلاً قد يكون غير صحيح، ولأن القياس على الفرع ثم الفرع على الأصل تطويل بلا فائدة.

مثال ذلك: أن يقال يجري الربا في الذرة قياسًا على الرز ويجري في الرز قياسًا على الرز ويجري الربا في الرز قياسًا على البُرِّ، فالقياس هكذا غير صحيح، ولكن يقال يجري الربا في الذرة قياسًا على البُرِّ، ليقاس على أصل ثابت بنص.

<sup>(</sup>١) "إعلام الموقعين" (١/ ١٨٥) ط. دار الحديث.

<sup>(</sup>۲) أخرجه : أبو داود (۲۰۸۵)، والتــرمذي (۱۱۰۱)، وابن ماجه (۱۸۸۱) من حديث أبي مــوسى الأشعري. وراجع : «الإرواء» (۱۸۳۹).

٣- أن يكون لحكم الأصل علَّة معلومة ليمكن الجمع بين الأصل والفرع فيها، فإن كان حكم الأصل تعبديًّا محضًا لم يصح القياس عليه.

مثال ذلك: أن يقال: لحم النعامة ينقض الوضوء قياسًا على لحم البَعير لمشابهتها له، فيقال: هذا القياس غير صحيح، لأن حكم الأصل ليس له عِلّة معلومة، وإنما هو تعبدي محض على المشهور.

٤- أن تكون العِلَّة مشتملة على معنى مناسب للحكم يُعلم من قواعد الشرع اعتباره؛ كالإسكار في الخمر.

فإن كان المعنى وصفًا طرديًا لا مناسبة فيه لم يصح التعليل به كالسواد والبياض مثلاً.

مشال ذلك: حديث ابن عباس وطيعها أن بريرة خيرت على زوجها حين عتقت، قال: وكان زوجها عبداً أسود (١). فقوله «أسود» وصف طردي لا مناسبة فيه للحكم، ولذلك يثبت الخيار للأمة إذا عتقت تحت عبد وإن كان أبيض، ولا يثبت لها إذا عتقت تحت حروإن كان أسود.

٥- أن تكون العلة موجودة في الفرع كوجودها في الأصل، كالإيذاء في ضرب الوالدين المقيس على التأفيف، فإن لم تكن العلة موجودة في الفرع لم يصح القياس.

مثال ذلك: أن يقال العلة في تحريم الربا في البُرِّ كونه مَكِيلاً، ثم يقال يجري الربا في التفاح قياساً على البُرِّ، فهذا القياس غير صحيح، لأن العلة غير موجودة في الفرع إذ التفاح غير مكيل.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٥٢٨٠، ٥٢٨١ ، ٥٢٨٥).

#### أقسام القياس:

ينقسم القياس إلى جَلِي وخفي.

١- فالجلي: ما ثبت علته بنص أو إجماع، أو كان مقطوعًا فيه بنفي الفارق بين الأصل والفرع.

مثال ما ثبتت علته بالنص: قياس المنع من الاستجمار بالدم النجس الجاف على المنع من الاستجمار بالرَّوْتَة، فإن علة حكم الأصل ثابتة بالنص حيث أتى ابن مسعود فطفي إلى النبي عليس بحجرين ورَوثة ليستنجي بهنَّ، فأخذ الحجرين وألقى الروثة، وقال: «هذا ركس»(١)، والركس: النجس.

ومثال ما ثبتت علته بالإجماع: نهي النبي على أن يقضي القاضي وهو غضبان (٢)، فقياس منع الحاقن من القضاء على منع الغضبان منه من القياس الجلي، لثبوت على الأصل بالإجماع؛ وهي تشويش الفكر وانشغال القلب.

ومثال ما كان مقطوعًا فيه بنفي الفارق بين الأصل والفرع: قياس تحريم إتلاف مال اليتيم باللِّبس على تحريم إتلافه بالأكل للقطع بنفي الفارق بينهما.

٢- والخفي: ما ثبتت علته باستنباط ولم يُقطع فيه بنفي الفارق بين
 الأصل والفرع.

مثاله: قياس الأشنان على البر في تحريم الربا بجامع الكيل، فإن التعليل بالكيل لم يشبت بنص ولا إجماع، ولم يقطع فيه بنفي الفارق بين الأصل والفرع؛ إذ من الجائز أن يفرق بينهما بأن البر مطعوم بخلاف الأشنان.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري (٧١٥٨)، ومسلم (١٧١٧) من حديث أبي بكر ضِحْقُك .

#### قياس الشّيكه:

ومن القياس ما يسمى: بـ (قياس الشبـه) وهو أن يتردد فرع بين أصلين مختلفي الحكم وفيه شبه بكل منهما فيلحق بأكثرهما شبهًا به.

مثال ذلك: العبد هل يملك بالتمليك قياسًا على الحر أو لا يملك قياسًا على البَهيمة؟

إذا نظرنا إلى هذين الأصلين الحر والبهيمة وجدنا أن العبد متردد بينهما! فمن حيث أنه إنسان عاقل يُثاب ويُعاقب وينكح ويطلق يشبه الحر، ومن حيث أنه يُباع ويرهن ويوقف ويوهب ويورث ولا يودع ويضمن بالقيمة ويُتصرف فيه يشبه البهيمة! وقد وجدنا أنه من حيث التصرف المالي أكثر شبها بالبهيمة فيلحق بها!.

وهذا القسم من القياس ضعيف إذ ليس بينه وبين الأصل علة مناسبة سوى أنه يشبهه في أكثر الأحكام مع أنه ينازعه أصل آخر.

#### قياس العكس:

ومن القياس ما يسمى بـ (قياس العكس) وهو: إثبات نقيض حكم الأصل للفرع لوجود نقيض علة حكم الأصل فيه.

ومثلوا لذلك بقوله على "وفي بضع أحدكم صدقة" قالوا: يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟! قال: «أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر".

فأثبت النبي على الله الله على الله وهو الوطء الحلال نقيض حكم الأصل وهو الوطء الحلال نقيض حكم الأصل وهو الوطء الحرام لوجود نقيض علة حكم الأصل فيه، أثبت للفرع أجراً لأنه وطء حلال كما أن في الأصل وزراً لأنه وطء حرام.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٠٠٦) من حديث أبي ذر الغفاري ضَافِيَّكِ .

### التعارض

#### تعريفه:

التعارض لغة: التقابل والتمانع.

واصطلاحًا: تقابل الدليلين بحيث يخالف أحدهما الآخر.

وأقسام التعارض أربعة:

القسم الأول: أن يكون بين دليلين عاميّن وله أربع حالات:

١- أن يمكن الجمع بينهما بحيث يُحمل كل منهما على حال لا يناقض الآخر فيها فيجب الجمع.

والآية الثانية يراد بها هداية التوفيق للعمل وهذه بيد الله تعالى لا يملكها الرسول على الله الله عيره.

٢- فإن لم يمكن الجمع ف المتأخر ناسخ إنْ عُلم التاريخ، ف يُعمل به دون الأول.

ومثال ذلك: قوله تعالى في الصيام: ﴿ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا لَهُ وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، فهذه الآية تفيد التخيير بين الإطعام والصيام مع ترجيح الصيام. وقوله تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ

عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. تفيد تعيين الصيام أداءً في حق غير المريض والمسافر، وقضاءً في حقهما، لكنها متأخرة عن الأولى فتكون ناسخة للمريض والمسافر، وقضاء على ذلك حديث سلمة بن الأكوع الثابت في الصحيحين وغيرهما (١).

٣- فإن لم يُعلم التاريخ عُمل بالراجح إن كان هناك مُرَجِّح.

مثال ذلك: قوله على المن مس ذكره فليتوضأ الله وسئل على وسئل على الله عن الرجل يمس ذكره أعليه الوضوء؟ قال: «لا. إنما هو بَضعَةُ منك »(٣). فيرجَّح الأول لأنه أحوَط ولأنه أكثر طُرقًا، ومُصحِّحوه أكثر، ولأنه ناقل عن الأصل ففيه زيادة علم.

٤- فإن لم يوجد مُرجِّح وجب التوقف، ولا يوجد له مثال صحيح.
 القسم الثاني: أن يكون التعارض بين خاصين فله أربع حالات أيضًا:
 ١- أن يمكن الجمع بينهما فيجب الجمع.

مثاله: حديث جابر وطائعه في صفة حَج النبي عاليتهم أن النبي عاليتهم مثاله النبي عاليتهم على النبي عاليتهم على النبي عاليتهم النبي النبي عاليتهم النبي عاليتهم النبي النبي عاليتهم النبي النبي عاليتهم النبي النبي عاليتهم النبي عاليتهم النبي عاليتهم النبي النبي النبي عاليتهم النبي ال

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٤٥٠٧)، ومسلم (١١٤٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجـه : أبو داود (۱۸۱) ، والترمذي (۸۲، ۸۳، ۸۶)، والنسائي (۱/ ۱۰۰ – ۲۱۱، ۲۱۱) وابن مــاجه (۲) أخرجـه : أبو داود (۱۸۱) ، والترمذي (۱۸، ۸۳، ۸۴)، والنسائي (۱/ ۱۰۰ – ۲۱۱، ۲۱۱) وابن مــاجه (۲۷۹) من حديث بسرة بنت صفوان والهيمان والجمع : «الإرواء» (۱۱۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه : أبو داود (١٨٢، ١٨٣)، والتسرمذي (٨٥)، والنسائي (١/١٠١)، وابن ماجـــه (٤٨٣) من حديث طلق بن علي فطفخه. وراجع: «صحيح سنن ابن ماجه» (٣٩٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (١٢١٨).

وحديث ابن عمر ظيم أن النبي صلاها بمنى .

فيجمع بينهما بأنه صلاها بمكة، ولما خرج إلى منى أعادها بمن فيها من أصحابه.

٢- فإن لم يمكن الجمع فالثاني ناسخ إن عُلم التاريخ.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللاَّتِي آتَيْتَ أَجُورَهُنّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]. الآبة.

وقوله: ﴿ لا يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ وَلا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَ ﴾ [الاحزاب: ٥٦]. فالثانية ناسخة للأولى على أحد الأقوال.

٣- فإن لم يمكن النسخ عُمل بالراجح إن كان هناك مرجِّح. مثاله: حديث مَيمُونة أن النبي عَلَيْكُمْ تزوجها وهو حَلال (٢). وحديث ابن عباس أن النبي عَلَيْكُمْ تزوجها وهو مُحرِم (٣).

فالراجح الأول، لأن ميمونة صاحبة القصة فهي أدرى بها، ولأن حديثها مؤيّد بحديث أبي رافع وطفي أن النبي عليسلم تزوجها وهو حلال، قال: وكنتُ الرسول بينهما(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم (۱۳۰۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١٤١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١٨٣٧، ١٨٣٧، ٤٢٥٩، ١١١٥)، ومسلم (١٤١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الترمذي (٨٤١).. وراجع: «الإرواء» (١٨٤٩).

٤- فإن لم يوجد مرجح وجب التوقف، ولا يوجد له مثال صحيح.
 القسم الثالث: أن يكون التعارض بين عام وخاص، فيُخَصَّص العام لخاص.

مثاله: قوله على الله الماء العشر» (١) مثاله: قوله على السماء العشر» (١) .

وقوله: «ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة» (٢).

فيخصص الأول بالثاني، ولا تجب الزكاة إلا فيما بلغ خمسة أوسق.

القسم الرابع: أن يكون التعارض بين نصين أحـــدهما أعم من الآخر من وجه وأخص من وجه، فله ثلاث حالات:

١- أن يقوم دليل على تخصيص عموم أحدهما بالآخر فيُخَصَّص به.

مثاله: قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتُوفُّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَنْ يَضَعْنَ مَثَالَهُ وَعَشْرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤]. وقوله: ﴿ وَأُولاتُ الأَحْمَالِ أَجَلُّهُنَ أَن يَضَعْنَ حَمْلُهُنَ ﴾ [الطلاق:٤]. فالأولى خاصة في المتوفّى عنها عامة في الحامل وغيرها، والثانية خاصة في الحامل عامة في المتوفّى عنها وغيرها، لكن دل الدليل على تخصيص عموم الأولى بالثانية، وذلك أن سبيعة الأسلمية وضعت بعد وفاة زوجها بليال، فأذن لها النبي عَلَيْكُمْ أن تتزوج (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٤٨٣) من حديث ابن عمر شايخين.

<sup>(</sup>٣) آخرجه : البخاري (١٤٠٥، ١٤٤٧، ١٤٤٧)، ١٤٨٥)، ومسلم (٩٧٩) من حديث أبي سعيد الحندري تُطْقُك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٣٩٩١، ٣٩٩١)، ومسلم (١٤٨٤) من حديث سبيعة بنت الحارث ولطفيها. وكذا ما أخرجه: البخاري (٤٩٠، ٤٩٠)، ومسلم (١٤٨٥) من حديث أم سلمة ولطفيها. وكذا ما أخرجه: البخاري (٥٣١٠) من حديث المسور بن مخرمة ولطفيها.

وعلى هذا فتكون عدة الحامل إلى وضع الحمل سواء كانت مُتوفَّى عنها أم غيرها.

٢- وإن لم يقم دليل على تخصيص عموم أحدهما بالآخر عمل بالراجح.
مثال ذلك : قوله على الإنهاجة المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين (١). وقوله: "لا صلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس، ولا صلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس (٢).

فالأول خاص في تحية المسجد عام في الوقت، والثاني خاص في الوقت عام في الصلاة يشمل تحية المسجد وغيرها، لكن الراجح تخصيص عموم الثاني بالأول فتجوز تحية المسجد في الأوقات المنهي عن عموم الصلاة فيها، وإنما رجَّحنا ذلك لأن تخصيص عموم الثاني قد ثبت بغير تحية المسجد كقضاء المفروضة وإعادة الجماعة فضعَفُ عمومه.

٣- وإن لم يقم دليل ولا مرجِّح لتخصيص عموم أحدهما بالثاني وجب العمل بكل منهما فيما لا يتعارضان فيه، والتوقف في الصورة التي يتعارضان فيها.

لكن لا يمكن التعارض بين النصوص في نفس الأمر على وجه لا يمكن فيه الجمع ولا النسخ ولا الترجيح، لأن النصوص لا تتناقض، والرسول على وبلَّغ لكن قد يقع ذلك بحسب نظر المجتهد لقصوره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري (٤٤٤، ١١٦٧)، ومسلم (٧١٤) من حديث أبي قتادة الأنصاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري (٥٨٦، ١١٨٨ - وغير موضع)، ومسلم (٨٢٧) من حديث أبي سعيد الحدري ﷺ.

### الترتيب بين الأدلة

إذا اتفقت الأدلة السابقة (الكتاب والسنة والإجماع والقياس) على حكم، أو انفرد أحدها من غير معارض وجب إثباته، وإن تعارضت وأمكن الجمع وجب الجمع، وإن لم يمكن الجمع عُمل بالنسخ إن تمت شروطه.

وإن لم يمكن النسخ وجب الترجيح، فيرجح من الكتاب والسنة:

النص على الظاهر.

والظاهر على المؤول.

والمنطوق على المفهوم.

والمثبت على النافي.

والناقل عن الأصل على المبقي عليه، لأن مع الناقل زيادة علم. والعام المحفوظ (وهو الذي لم يُخصُّص) على غير المحفوظ.

وما كانت صفات القبول فيه أكثر على ما دونه.

وصاحب القصة على غيره.

ويقدّم من الإجماع: القطعي على الظني.

ويقدم من القياس: الجلي على الخفي.

### المفتي والمستفتي

المفتي : هو المخبر عن حكم شرعي.

والمستفتي : هو السائل عن حكم شرعي .

#### شروط الفتوى:

يشترط لجواز الفتوى شروط منها:

١- أن يكون المفتي عارفًا بالحكم يقينًا أو ظنًا راجحًا، وإلا وجب عليه التوقف.

٢- أن يتصور السؤال تصوراً تامًا ليتمكن من الحكم عليه، فإن الحكم
 على الشيء فرع عن تصوره.

فإذا أشكل عليه معنى كلام المستفتي سأله عنه، وإن كان يحتاج إلى تفصيل استفصله أو ذكر التفصيل في الجواب، فإذا سئل عن امرئ هلك عن بنت وأخ وعم شقيق فليسأل عن الأخ هل هو لأم أو لا؟ أو يفصل في الجواب: فإن كان لأم فلا شيء له، والباقي بعد فرض البنت للعم، وإن كان لغير أم فالباقي بعد فرض البنت له ولا شيء للعم.

٣- أن يكون هادئ البال ليتمكن من تصور المسألة وتطبيقها على الأدلة الشرعية فلا يفتي حال انشغال فكره بغضب أو هَمَّ أو ملل أو غيرها.

ويشترط لوجوب الفتوى شروط منها:

١- وقوع الحادثة المسئول عنها، فإن لم تكن واقعة لم تجب الفتوى لعدم

الضرورة، إلا أن يكون قصد السائل التعلم فإنه لا يجوز كتم العلم بل يجيب عنه متى سئل بكل حال.

Y- ألا يعلم من حال السائل أن قصده التعنت أو تتبع الرخص أو ضرب آراء العلماء بعضها ببعض، أو غير ذلك من المقاصد السيئة، فإن علم ذلك من حال السائل لم تجب الفتوى.

٣- ألا يترتب على الفتوى ما هو أكثر منها ضررًا، فإن ترتب عليها ذلك وجب الإمساك عنها دفعًا لأشد المفسدتين بأخفهما.

### ما يلزم المستفتي:

يلزم المستفتي أمران:

الأول: أن يريد باستفتائه الحق والعمل به، لا تتبع الرخص وإفحام المفتي وغير ذلك من المقاصد السيئة.

الثاني: ألا يستفتي إلا من يعلم أو يغلب على ظنه أنه أهل للفتوى، وينبغي أن يختار أوثق المفتين علمًا وورعًا، وقيل: يجب ذلك.

\* \* \*

### الاجتهاد

#### تعريفه:

الاجتهاد لغة: بذل الجهد لإدراك أمر شاق.

واصطلاحًا: بذل الجهد لإدراك حكم شرعى.

والمجتهد: مَن بذل جهده لذلك.

#### شروط الاجتهاد:

للاجتهاد شروط منها:

1- أن يعلم من الأدلة الشرعية ما يحتاج إليه في اجتهاده كآيات الأحكام وأحاديثها.

٢- أن يعرف ما يتعلق بصحة الحديث وضعفه كمعرفة الإسناد ورجاله وغير ذلك.

٣- أن يعرف الناسخ والمنسوخ، ومواقع الإجماع، حتى لا يحكم بمنسوخ أو مخالف للإجماع.

٤- أن يعرف من الأدلة ما يختلف به الحكم من تخصيص أو تقييد أو نحوه، حتى لا يحكم بما يخالف ذلك.

٥- أن يعرف من اللغة وأصول الفقه ما يتعلق بدلالات الألفاظ كالعام والخاص، والمطلق والمقيد، والمجمل والمبيَّن، ونحو ذلك، ليحكم بما تقتضيه تلك الدلالات.

7- أن يكون عنده قدرة يتمكن بها من استنباط الأحكام من أدلتها. والاجتهاد قد يتجزأ فيكون في باب واحد من أبواب العلم أو في مسألة من مسائله.

### ما يلزم المجتهد:

يلزم المجتهد أن يبذل جهده في معرفة الحق ثم يحكم بما ظهر له، فإن أصاب فله أجران: أجر على اجتهاده وأجر على إصابة الحق، لأن في إصابة الحق إظهارًا له وعملاً به، وإن أخطأ فله أجر واحد والخطأ مغفور له لقوله على المتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أضاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أضاب فله أجران.

وإن لم يظهر له الحكم وجب عليه التوقف، وجاز التقليد حينتذ للضرورة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه : البخاري (٧٣٥٢)، ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص رَفَطْتُكُ .

#### التقليد

#### تعريفه،

التقليد لغة: وضع الشيء في العنق محيطًا به كالقلادة.

واصطلاحًا: اتباع من ليس قوله حجة.

فخرج بقولنا: «من ليس قول حجة» اتباع النبي علي واتباع أهل الإجماع، واتباع الصحابي - إذا قلنا أن قوله حجة - فلا يسمى اتباع شيء من ذلك تقليدًا، لأنه اتباع للحجة لكن قد يسمى تقليدًا على وجه المجاز والتوسع.

### مواضع التقليد:

يكون التقليد في موضعين :

الأول: أن يكون المقلد عاميًّا لا يستطيع معرفة الحكم بنفسه ففرضه التقليد لقوله تعالى: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ١٤]. ويقلد أفضل من يجده علمًا وورعًا فإن تساوى عنده اثنان خيِّر بينهما.

الثاني: أن يقع للمجتهد حادثة تقتضي الفورية ولا يتمكن من النظر فيها فيجوز له التقليد حينئذ، واشترط بعضهم لجواز التقليد ألا تكون المسألة من أصول الدين التي يجب اعتقادها لأن العقائد يجب الجزم فيها والتقليد إنما يفيد الظن فقط.

والراجح أن ذلك ليس بشرط لعمـوم قوله تعالى: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٢٤]. والآية في سيـاق إثبات الرسـالة وهو من أصول

الدين ولأن العامي لا يتمكن من معرفة الحق بأدلت فإذا تعذر عليه معرفة الحق بنفسه لم يبق إلا التقليد لقوله تعالى: ﴿فَاتَقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦].

#### أنواع التقليد:

التقليد نوعان عام، وخاص:

١ - فالعام: أن يلتزم مذهبًا معينًا يأخذ برخصه وعزائمه في جميع أمور
 دينه.

وقد اختلف العلماء فيه: فمنهم من حكى وجوبه لتعذر الاجتهاد في المتأخرين، ومنهم من حكى تحريمه لما فيه من الالتزام المطلق لاتباع غير النبي على المناهم.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: إنَّ في القول بالوجوب طاعة غير النبي عَلَيْكُ في كل أمره ونهيه وهو خلاف الإجماع وجوازه فيه ما فيه.

وقال: من التزم مذهبًا معينًا ثم فعل خلافه من غير تقليد لعالم آخر أفتاه ولا استدلال بدليل يقتضي خلاف ذلك ولا عذر شرعي يقتضي حِلَّ ما فعله فهو متبع لهواه، فاعل للمحرَّم بغير عذر شرعي، وهذا منكر، وأما إذا تبين له ما يوجب رجحان قول على قول إما بالأدلة المفصلة إن كان يعرفها ويفهمها، وإما بأن يرى أحد الرجلين أعلم بتلك المسألة من الآخر وهو أتقى لله فيما يقوله فيرجع عن قول إلى قول لمثل هذا فهذا يجوز بل يجب، وقد نص الإمام أحمد على ذلك (١).

<sup>(</sup>۱) راجع : «مجموع الفتاوى» (۲۰/ ۲۲۰ – ۲۲۱) .

٢- والخاص: أن يأخذ بقول معين في قضية معينة، فهذا جائز إذا عجز عن معرفة الحق بالاجتهاد سواء عجز عجزًا حقيقيًّا أو استطاع ذلك مع المشقة العظيمة.

#### فتوى المقلد:

قال الله تعالى: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]. وأهل الذكر هم أهل العلم، والمقلد ليس من أهل العلم المتبوعين وإنما هو تابع لغيره.

قال أبو عمر بن عبد البر وغيره: "أجمع الناس على أن المقلد ليس معدوداً من أهل العلم، وأن العلم معرفة الحق بدليله". قال ابن القيم: وهذا كما قال أبو عمر فإن الناس لا يختلفون في أن العلم هو المعرفة الحاصلة عن دليل، وأما بدون الدليل فإنما هو تقليد. ثم حكى ابن القيم بعد ذلك في جواز الفتوى بالتقليد ثلاثة أقوال:

أحدها: لا تجوز الفتوى بالتقليد، لأنه ليس بعلم. والفتوى بغير علم حرام، وهذا قول أكثر الأصحاب وجمهور الشافعية.

الثاني: أن ذلك جائز فيما يتعلق بنفسه، ولا يجوز أن يقلَّد فيما يفتي به غيره.

الثالث: أن ذلك جائز عند الحاجة وعدم العالم المجتهد، وهو أصح الأقوال وعليه العمل. انتهى كلامه (١).

وبه يتم ما أردنا كتابته في هذه المذكرة الوجيزة. نسأل الله أن يلهمنا الرشد في القول والعمل، وأن يُكلِّلُ أعمالنا بالنجاح إنه جَواد كريم، وصلَّى الله وسلَّم على نبينا محمد وآله.

<sup>(</sup>١) راجع: "إعلام الموقعين" (١/ ٥٠-٥١) ط. دار الحديث.

# الفهرس

| الصفحة |       | الموضيوع                               |
|--------|-------|----------------------------------------|
|        |       | مقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|        | , , , | أصول الفقه وتعريفه                     |
| ٥      |       | فائدة أصول الفقه                       |
| ٦      |       | الأحكام                                |
|        |       | i i                                    |
|        |       |                                        |
|        |       |                                        |
| 14     | 4 ,   | - الكلام                               |
|        |       | _                                      |
| 10     |       | الحقيقة والمجاز                        |
| 19     |       | - الأمسر                               |
| 19     |       | •                                      |
| ۲.     |       | ما تقتضيه صيغة الأمر                   |
| 44     |       | ما لا يتم المامور إلا به               |
| 22     |       |                                        |
| 24     |       | •                                      |
| 70     |       | من يدخل في الخطاب بالأمـر              |
| 77     |       |                                        |
| ۲۸     |       | العام                                  |
| 41     |       | صيغ العسموم                            |
| ۲.     |       | العمل بالعام                           |
| 44     |       | الخاص                                  |
| ٣٨     |       | المطلق والمقيد                         |

| الصفحة       | الموضوع                            |
|--------------|------------------------------------|
| ٣٨           | العمل بالمطلق                      |
|              | المجمل والمبين                     |
| ٤٦           | العمل بالمجمل                      |
| ٤٣           | الظاهر والمؤول                     |
|              | العـمل بالظاهر                     |
| ٤٤           | تعريف المؤول                       |
| ٤٥           | النسسخ                             |
| ٤٦           | ما يمتنع نسخه                      |
| ٤V           | شروط النسخ                         |
|              | أقسام النسخ                        |
| ٥.           | حكمة النسخ                         |
|              | الأخبار                            |
|              | أقسام الخبر باعــتبار من يضاف إليه |
| 00           | أقسام الخبر باعــتبار طرقه         |
| ٥٦           | صيغ الأداء                         |
|              | الإجماع الإجماع                    |
| OA           | أنواع الإجماع                      |
|              | شروط الإجماع                       |
|              | القياس                             |
|              | شروط القـياس                       |
|              | أقسام القياس                       |
| 77           | التعارض                            |
| <b>V</b> \   | الترتيب بين الأدلة                 |
| <b>1 1 1</b> | المفتي والمستفتي                   |
| ٧٤           | الاجتهاد                           |
| ٧٦           | التقليد التقليد                    |

.